
1 
 

  



2 
 

 
 
Filosofía Oriental y Desarrollo Personal 
 
http://www.asociacionvicentebeltrananglada.org 
 
https://www.hermandadblanca.org 
(Jorge Ariel Soto López) 
 
https://www.antarkarana.org 
(Josep Gonzalbo Gómez) 
 
http://www.libros-azules.org 
https://www.maestrotibetano.es 
https://www.revistaalcorac.es 
https://www.fuegocosmico.com 
 
https://www.sabiduriarcana.org 
 
https://www.lucistrust.org/es/ 
 
http://www.serenaexpectacion.blogspot.com.es 
 
https://www.lasendadefuego.com 
 
https://www.nucleoaquarianobrasil.org/ 
 
 
 
 
 
REVISTA NIVEL 2  en facebook 
 
https://www.facebook.com/revistanivel2/ 
 
 
REVISTA NIVEL 2 TODOS LOS NÚMEROS 
https://www.revistanivel2.es 
 
 
 
Infantiles y Juveniles 
https://www.lacuevadeloscuentos.es/ 
https://www.facebook.com/LaCuevaDeLosCuentos/ 
  



3 
 

TABLA DE CONTENIDOS 
Página       2 Editorial  Jorge A. 

 
Página       3 Sección Maestro Tibetano 

(Djwhal Khul) 
La 5ª Iniciación  

Página      31  Viaje de ida y vuelta, versión extendida Enrique G. 

Página      60 Sección  Vicente Beltrán 
Anglada 

El aspirante espiritual y la conquista de 
los valores psicológicos 

Octavio C. 

Página      64  El concepto meditación  V.B.A. 

Página      81  La armonía secreta y mágica de las 
esferas 

MANU 

Página      93 Sección Sabiduría Antigua Quién fue el filósofo Proclo Juan Ramón 

Página      97  Enteuxis Juan Ramón 

Página      99   La Sábana santa de Turín Juan Ramón 

Página    104  El don de las musas (Virgilio) Juan Ramón 

Página    108  Carta de Fedra a Hipólito Juan Ramón 

Página    110  El concilio de Nicea Juan Ramón 

Página    115 Sección Muy Interesante El verdadero Richard Wagner Juan Ramón 

Página    122  El doctor cerebro Jorge Ariel 

Página    125  Subiendo la montaña del dolor Juan Ramón 

Página    130  Por qué me siento solo cuando estoy 
rodeado de gente 

Juan Ramón 

Página    133  Qué es la Deconstrucción Juan Ramón 

Página    137  Pasado y Presente, Una lección para la 
vida y la muerte 

Juan Ramón 

Página    141 
 

Sección A vista de Cóndor ¿Qué es el esoterismo verdadero y de 
dónde procede? 

J. Antolínez 

Página    152  La octava esfera III J. Antolínez 

Página    160  El libre albedrío J. Antolinez 

Página    168  El arte, inspiración o técnica, 2 J. Antolínez 

Página    178 Sección Astrología Esotérica 
 

La relación existente ente los siete Rayos 
y las doce Constelaciones 

Enrique G. 

Página    182  Plenilunio de Capricornio Joana G. 

Página    185 Sección Astrología  
 

Richard Wagner Octavio C. 

Página    189 Sección Artículos Literarios, 
cuentos… 

El número 13 de Agapito Rapids Alejandro G. 

Página    193  El señor Dimitrescu entra en coma Juan Ramón 

Página    204  La filosofía de Byung-Chul Han F. J. Aguirre 

Página    208  Reencuentro de seminaristas 50 años d. Antonio y Q. 

Página    211  La Mainara Eduardo G. 

Página    217  El canto de los jilgueros Eduardo G.  

Página    219  Cómo conocí a Aleister Crowly Juan Ramón 

Página    230 Sección Medicina y Salud La sociedad de las adicciones A.C.M. 

Página    241 Sección Recomendaciones 
Literarias 

Un viaje al corazón del misterio de 
Jesucristo 

Jesús Zatón 

Página    256    Sección  Psicología Espiritual 
y Transpersonal 

¿Te apuntas a la construcción de 
puentes? 

Josep G. G. 

Página    270 Sección Ingeniería Cognitiva 
 

La mente estructurada Jorge Ariel 

Contacto  www.revistanivel2.es 
Depósito legal Z-199-2015 

orbisalbum@gmail.com  

  



 4 

EDITORIAL Febrero 2026 

  

Para el año 2026 ya no es nada 

esotérico hablar de una ciencia de la 
impresión, aquella que abarca el es-
tudio de los procesos de reproduc-
ción de imágenes y texto, abarcando 
desde técnicas artísticas tradicionales 
como la xilografía y la litografía hasta 
la impresión 3D y la manufactura adi-
tiva. 

 Para los estudiosos de la sabiduría 
eterna, la impresión hace referencia a 
la actividad mental vibratoria de las 
mentes, así como a la comunicación 
telepática. Y es que, para los Maes-
tros, la impresión está relacionada 
con el mundo de las ideas, existiendo 
varias fuentes de impresión en nues-
tra vida planetaria. Gracias a la medi-
tación, todos los aprendices procuran 
hacerse más sensibles a la impresión 
para poder registrar lo aprendido en 
la nube de cosas cognoscibles. 

  
La clave de todo el proceso en lo 

que concierne a la Tierra reside en las 
palabras trascendencia, transmisión, 
transformación, transfiguración, tras-
lación, siendo parte de los procesos 
espiritualizantes. En el campo de la 
tecnología, al invento del telégrafo, le 
siguieron los del teléfono, la televi-
sión, las comunicaciones inalámbri-
cas, etc, que tienen que ver con la 
transmisión de símbolos. La compu-
tación, por su parte, manipula lógi-
camente símbolos, que es la naturale-
za del pensamiento. 

  
La transferencia y la transcripción 

son cruciales en la digitalización por-
que permiten el movimiento, el uso y 

la accesibilidad de la información di-
gital. La transferencia al mover los 
datos entre sistemas, posibilita la co-
laboración, el acceso en tiempo real, 
la seguridad y la escalabilidad en la 
nube. La transcripción, por su parte, 
convierte información de un formato 
a otro, como voz a texto, para hacerla 
accesible para búsquedas, análisis o 
para personas con discapacidad vi-
sual. 

  
Todo lo anterior nos ha permitido 

llegar a entender la quinta iniciación, 
la de la revelación. Y es que la revela-
ción no se ve, sino que se oye a un ni-
vel subacústico y se experimenta co-
mo un flujo de conocimiento al inte-
rior de las células. En la Revista Nivel 
2, nos hemos encontrado con varios 
puntos de revelación, entre ellos los 
que se pueden leer en las ediciones 
número 23 así como en la 33. En la 
primera se puede revisar la manera 
en que el cosmos nos lleva a desarro-
llar la virtud y en la segunda, el dar-
nos cuenta de las diferencias entre 
deseos y sueños. 

  
En esta edición número 43 nos 

adentramos en el misterio de la co-
municación, pues es en la garganta 
donde las imágenes se convierten en 
sonido. Cuando Jesús exclamó “Padre, 
en tus manos encomiendo mi espíritu”, 
lo que puso en sus manos fue el as-
pecto superior de la Voluntad, con-
traria a la del deseo, y así permitir la 
transferencia de la transcripción de la 
experiencia humana a los mundos in-
ternos, utilizando su clave de Wi-Fi: 
SHAMBALLA. 

  

COMITÉ DE REDACCIÓN  



 5 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

  



 6 

Extractos del libro Los Rayos y 
las Iniciaciones. (Volumen número 
5 de Tratado sobre los Siete Rayos) 

de Alice Bailey y Maestro Tibe-
tano (Djwhal Khul) 

Quinta Iniciación. La Revelación. 
Primer Rayo.  
La energía de la Voluntad al bien. 
Poder. 

 

LOS RAYOS DE ASPECTO Y LAS 
INICIACIONES SUPERIORES 

Hemos terminado nuestra consi-
deración del efecto que producen 
los cuatro Rayos de Atributo sobre la 
totalidad de la Humanidad y el discí-
pulo individual. Si estudian la rela-
ción de estos rayos entre sí, descu-
brirán que las energías que hicieron 
su impacto sobre el pseudo iniciado 
fueron, ante todo, dos rayos: el sép-
timo Rayo de Orden Ceremonial y el 
quinto Rayo de Ciencia, estando 
ambos en la línea del primer Rayo 
de Voluntad o Poder, además de 
otros dos rayos, el sexto Rayo de 
Devoción o Idealismo y el cuarto 
Rayo de Armonía a través del Con-
flicto, perteneciendo ambos a la lí-
nea del segundo Rayo de Amor-Sa-
biduría. Estos rayos de atributo ac-
tuaron -en conexión con las inicia-
ciones implicadas- dentro del reino 
del conocimiento; sin embargo, es 
conocimiento dedicado even-
tualmente a la intención espiritual, 
alcanzada a través del conflicto. 

Llegamos ahora a la considera-
ción de los tres Rayos de Aspecto y su 
efecto general e importante sobre la 
humanidad en este ciclo y sobre el 

discípulo que se prepara para la ini-
ciación. Por lo tanto estudiaremos: 

El primer Rayo de Voluntad o Po-
der, activo en relación con la quinta 
iniciación. 

El segundo Rayo de Amor Sabi-
duría, activo en relación con la sép-
tima iniciación. 

El tercer Rayo de Inteligencia Ac-
tiva, activo en relación con la sexta 
iniciación. 

La actividad unida de estos rayos 
eleva a la humanidad al reino espiri-
tual superior y concierne a esas ini-
ciaciones que están aún muy aleja-
das del género humano. También se 
hallan a considerable distancia del 
sendero, desde la actual etapa del 
discípulo común. No obstante, me 
ocuparé de ellas lo mejor que pueda, 
porque en los próximos cien años se 
verá una evidente orientación, de 
discípulos entrenados, hacia la per-
cepción superior. De esta informa-
ción extraerán lo que puedan, y con-
cierne principalmente a la actividad 
en el ashrama -actividad que sin 
embargo atañe al desarrollo y bie-
nestar humano. 

La octava y la novena iniciacio-
nes, regidas por los cuatro Rayos de 
Atributo, actuando en síntesis con 
los tres Rayos de Aspecto (y traba-
jando simultáneamente), lógica-
mente está mucho más allá de nues-
tra comprensión; más no puedo de-
cirles, porque sé poco. 

¿Les sorprende esta última ob-
servación? No debería sorprender-
los. Desde el ángulo exotérico, evo-
lución significa crecimiento y desa-
rrollo, y es aplicable mayormente al 
aspecto forma de la naturaleza, y el 



 7 

término "evolución" podría así que-
dar enteramente limitado a la evo-
lución de la naturaleza forma. Tam-
bién podría ser aplicado al desarro-
llo dentro de los tres mundos y al 
tercer aspecto de la Vida divina. Sin 
embargo, desde el ángulo esotérico, 
evolución significa una creciente y 
constante sensibilidad a la luz y a la 
iluminación: Un Maestro quizás no 
tenga todo el conocimiento posible 
desde el ángulo exotérico, y no lo 
necesita porque (después de la evo-
lución, en la línea del conocimiento, 
fue decidido por Su tipo de rayo) es-
tá en el "camino de la luz", y la luz 
que está en él y en la cual vive, se 
mueve y actúa, sirve un propósito 
dual: 

1. Puede ser utilizada para procu-
rar lo que necesita en el reino del 
conocimiento mediante la revela-
ción de la fuente donde puede obte-
ner la información necesaria; lite-
ralmente es así, y más de lo que us-
tedes creen. Al emplear este tipo de 
luz, yo, por ejemplo, descubrí a 
A.A.B. Buscaba una secretaria que 
poseyera una cultura y percepción 
fuera de lo común, y la luz la reveló 
desde el ángulo de la personalidad 
en los tres mundos. 

2. Puede también ser utilizada 
para revelar al Maestro lo que tiene 
por delante y esas regiones de per-
cepción a las cuales sabe que debe 
llegar eventualmente. 

Los aspectos inferiores de esta 
luz son, en realidad, generados por 
el alma, mientras que los superiores 
emanan de la mónada. Cuando un 
iniciado recibe la quinta iniciación 
(que consideraremos ahora) debe 
demostrar Su habilidad para em-

plear la "luz disponible", iniciando 
algún nuevo proyecto en línea con el 
Plan jerárquico y a tono con los im-
pulsos de su propio rayo. Este pro-
yecto debe tener un aspecto tanto 
exotérico como esotérico. (Para ilus-
trarlo diré: El aspecto exotérico del 
trabajo que yo -Maestro reciente-
mente nombrado- había dispuesto 
realizar, se observa en las activida-
des que pude emprender en el mun-
do externo mediante los libros que 
A.A.B. ha escrito para mí, y en el es-
tablecimiento de las actividades de 
servicio, asociadas a la Escuela Ar-
cana. El aspecto esotérico lógica-
mente lo conozco, pero un análisis 
del mismo no tendría valor para us-
tedes, pues no poseen todavía la 
conciencia iniciática requerida). 

Sin embargo, verán que la infor-
mación que antecede puede arrojar 
luz sobre nuestro tema inmediato. 

Quinta Iniciación. La Revelación. 
Primer Rayo. 

La energía de la Voluntad al bien. 
Poder. 

Esta iniciación ha sido denomi-
nada, en la iglesia cristiana, la Resu-
rrección, aunque la séptima inicia-
ción constituye la verdadera resu-
rrección. El nombre correcto para la 
quinta es la Iniciación de la Revela-

ción; significa el poder de manejar 
luz, como portadora de vida a los 
tres mundos, y también el conoci-
miento del siguiente paso a dar en el 
Camino de Evolución Superior. Este 
Camino se le revela al iniciado en 
una nueva luz y con una significa-
ción totalmente diferente cuando 
recibe la quinta iniciación. Es el real 
momento de surgimiento desde la 



 8 

tumba de la oscuridad, y constituye 
la entrada en una luz, de naturaleza 
totalmente distinta a cualquier otra 
experimentada hasta ahora. 

Desarrollo y revelación o (si lo 
prefieren) una revelación en desa-
rrollo, forma esencialmente el tema 
y el objetivo de toda actividad sobre 
nuestro planeta. Esto nos da un indi-
cio acerca de la meta del Logos pla-
netario. Toda vida, desde el primer 
descenso del alma a la encarnación, 
es sólo una serie de revelaciones, las 
cuales conducen a la revelación 
acordada en la quinta iniciación. La 
relación entre la quinta y la séptima 
iniciaciones es excesivamente pro-
funda y misteriosa. La revelación 
acordada en la quinta iniciación ha-
ce posible la séptima iniciación. El 
Maestro, al surgir a la luz del día en 
la quinta iniciación, llega a com-
prender en esa luz: 

1. La verdadera significación has-
ta entonces desconocida de los tres 
mundos, observados casi ente-
ramente desde el ángulo del signifi-
cado. Ahora su significación es evi-
dente y la revelación es tan enorme 
que "se retira al mundo de la luz y se 
une a Sus hermanos. Reúne todas 
sus fuerzas y busca nueva luz sobre 
el Plan. Esa luz brilla, y por la fuerza 
de su poder revelador, surgen nue-
vas adhesiones, se ven nuevas metas 
y aquello que es y lo que debe ser se 
pierden ambos en la radiante luz de 
la revelación". 

2. Que la primera vibración o 
energía influyente del rayo cósmico 
de la prevaleciente energía, en su as-
pecto más elevado, es Rayo de 
Amor-Sabiduría y ahora ha entrado 
en contacto con ella, lo cual ha sido 

posible por la respuesta del Maestro 
al primer Rayo de Poder o de Volun-
tad al bien, experimentada en su se-
gundo aspecto en la quinta inicia-
ción. 

 Recuerden que todos los rayos 
tienen tres aspectos y que la concien-
cia humana del hombre espiritual 
puede entrar en contacto con los tres, 
poniendo así a su disposición las 
energías de los siete rayos y de las 
veintiuna fuerzas.  

Esta síntesis es revelada en la 
quinta iniciación y -como he dicho 
anteriormente- la combinación de 
estas fuerzas produce la Ascensión; 
todavía ustedes no pueden captar 
este grandioso misterio. Desde la 
cima del Monte de la Ascensión la 
luz se vierte sobre el Plan jerárquico 
de tal manera, que el propósito exis-
tente en la mente del Logos planeta-
rio es (por primera vez) verdadera-
mente captado. 

3. Desde esa altura también es 
revelado el misterio del alma hu-
mana, y un gran diseño triangular 
podrá verse relacionando al espíritu 
humano con el mundo de las formas, 
con la Jerarquía unida y con la Cá-
mara del Concilio del Señor. No 
puedo extenderme más, porque no 
debemos alejarnos demasiado de 
nuestro estudio. Sólo puedo decirles 
una cosa: desde ese lugar elevado, 
atma-budi-manas (voluntad, amor y 
acción inteligente) y en actividad 
conjunta, puede ser vista la teoría de 
un Plan existente y la creencia en los 
tres aspectos divinos, o en la Trini-
dad de Energías, se manifiesta en 
forma efectiva. 

  



 9 

  El Moncayo fotografiado desde 
El Alto de La Muela. 10-01-2026.  
Conchita Gil Sierra 



 10 

El primer Rayo de Voluntad o Po-
der se caracteriza por la más ele-
vada cualidad divina conocida (hay 
otras más elevadas aún). En la pa-
labra BUENA VOLUNTAD reside 
oculto el propósito secreto del Lo-
gos planetario. Es llevado lenta-
mente a la atención de la humani-
dad por medio de tres frases: Dios 
es Amor. Buena Voluntad. Voluntad 
al Bien.  

Estas tres frases en realidad se 
relacionan con los tres aspectos de 
primer rayo. 

Cuando un Maestro recibe la 
quinta iniciación, ya conoce la signi-
ficación de los dos primeros aspec-
tos y debe llegar a ser cons-
cientemente consciente del aspecto 
superior: la Voluntad al bien. Ha 
desarrollado en Sí Mismo "el amor 
necesario para la propia salvación, y 
la de quienes Él ama, Sus semejan-
tes"; todas sus acciones y Su pensa-
miento están calificados por la bue-
na voluntad en un sentido esotérico, 
y la significación de la Voluntad al 
bien está ante Él, y le será revelada 
posteriormente. 

Como este primer rayo no está en 
encarnación en la actualidad y, por 
lo tanto, las almas que pueden ex-
presarlo plenamente están ausentes, 
todo el tema respecto a este tipo de 
energía y su influencia y cualidad, es 
muy difícil de expresar cuando se 
relaciona con las energías y las fuer-
zas. Cada gran rayo al venir a la en-
carnación, trasforma el lenguaje del 
ciclo, enriquece el vocabulario exis-
tente y trae nuevo conocimiento a la 
humanidad; las muchas civilizacio-
nes -pasadas y presentes- son el re-
sultado de esto. Quisiera que consi-

deren la relación de la quinta inicia-
ción, el quinto Rayo de la Ciencia y 
el primer Rayo de Voluntad, porque 
allí reside la clave de la revelación 
acordada al iniciado-Maestro. 

Como podrán ver, nos aventura-
mos a invadir reinos que están mu-
cho más allá de la comprensión de 
ustedes, pero el esfuerzo por captar 
lo inalcanzable y ejercitar la mente 
en el pensamiento abstracto, siem-
pre es valioso. 

Debe recordarse por lo tanto (y lo 
reitero), que la revelación acordada 
al discípulo iniciado es en la línea 
del primer rayo de Voluntad o Po-
der, rayo que está aún muy lejos de 
la plena manifestación. Desde un án-
gulo, se halla lógicamente siempre 
en manifestación, pues este rayo 
mantiene al planeta y a todo lo que 
existe en él, en un todo coherente 
manifestado; el esfuerzo evolutivo 
en cumplir el propósito divino cons-
tituye la razón de esta síntesis cohe-
rente. El primer rayo siempre com-
plementa ese propósito. Desde otro 
ángulo, es cíclico en su manifesta-
ción; aquí quiero significar desde el 
ángulo de la manifestación recono-
cida -esto sucede en la actualidad. 

El Efecto que en la Actualidad 
Produce el Primer Rayo sobre la Hu-
manidad 

Debido al estímulo extraplaneta-
rio, a la crisis planetaria inmediata y 
a la actual demanda invocadora de 
la humanidad, se ha permitido a la 
energía de Shamballa actuar sobre 
el "centro que llamamos la raza de 
los hombres", produciendo dos re-
sultados poderosos: primero, la pre-
cipitación de la guerra mundial, y 



 11 

segundo, la fisión del átomo, dando 
por resultado la bomba atómica. 
Ambos acontecimientos fueron po-
sibles por la afluencia de la energía y 
el poder del tercer aspecto del pri-
mer Rayo de Poder o Voluntad. Este 
es el aspecto inferior y produjo efec-
tos definidamente materialistas. Por 
lo tanto, el primer aspecto que entró 
en efecto fue el destructor. Dividió la 
forma mental del vivir materialista 
(que regía y controlaba a la humani-
dad de todas partes) en el plano 
mental y, al mismo tiempo, produjo 
un gran agente de destrucción en el 
plano físico. 

Así se inauguró la nueva era y es-
tableció el escenario para un futuro 
mejor. Esta fue la intención y el pro-
pósito de Quienes forman la Cámara 
del Concilio del Señor. Le corres-
ponde a la humanidad aprovechar la 
oportunidad ofrecida, que ha hecho 
posible esta manifestación destruc-
tiva. 

Aunque Shamballa actuó así, no 
obstante es la Jerarquía que traerá a 
la expresión cierta medida del se-
gundo aspecto del primer Rayo de 
Voluntad o Poder, y para ello se está 
preparando; Cristo se está capaci-
tando para este acontecimiento, a 
fin de actuar como Agente distribui-
dor y Factor directriz, con la concen-
trada ayuda de la Jerarquía, lo cual 
comenzará a manifestarse cuando Él 
aparezca. Tenemos aquí la verda-
dera razón de Su anunciada Venida 
o reaparición. Quedará claramente 
demostrada la diferencia entre la 
vida material y la vida espiritual, y 
ello será posible por la desaparición, 
en niveles mentales, de la antigua 
forma mental materialista; cuando 

este hecho sea captado, la reorienta-
ción del pensamiento humano habrá 
producido sus primeros resultados 
en los niveles emocionales por la 
expresión concentrada de la buena 
voluntad humana; éste es el aspecto 
inferior del segundo Rayo de 
Amor-Sabiduría, complementado y 
fortalecido por el segundo aspecto 
del primer Rayo de Voluntad. 

En el plano físico, el gran descu-
brimiento científico, denominado fa-
miliarmente la "fisión del átomo", 
será eventualmente aplicado para 
establecer esas condiciones que 
permitirán al género humano ir en 
pos del bien, la belleza y la verdad. 
Los hombres podrán hacerlo, libres 
de la temible presencia del pensa-
miento puramente materialista. Esto 
no es una vana visión o un vano 
sueño. Hoy muchos científicos y par-
ticularmente aquellos que aman a 
sus semejantes, no sólo visualizan el 
aspecto constructivo de la energía 
atómica, sino que están empeñados 
en dominar -en bien de la humani-
dad- algunos de sus productos y 
propiedades radiactivas. 

En forma curiosa el empleo sabio 
y controlado de los resultados de es-
ta aventura científica, en conexión 
con la bomba atómica, traerá con el 
tiempo una revelación específica 
acerca de la naturaleza de ciertas 
fuerzas en relación con la luz; este 
acontecimiento transformará el 
pensamiento humano o mundial, y 
conducirá a un nuevo tipo de pro-
ceso transmutador, en lo que al 
hombre se refiere. 

De lo que antecede no se debe in-
ferir que toda la humanidad recibirá 
la quinta iniciación, pues no es así.  



 12 

Muchas almas avanzadas (qui-
zás alcancen algunos miles) pueden 
recibir y recibirán esta iniciación, 
pero las masas de todas partes, que 
constituyen la suma total del discí-
pulo mundial, recibirán oportuna-
mente la primera o la segunda ini-
ciaciones.  

Sin embargo, el efecto de los 
acontecimientos jerárquicos, en 
conjunción con Shamballa, conduci-
rán finalmente al gran estímulo del 
quinto principio de manas, principio 
inteligencia en el hombre. Una re-
velación no percibida, desvinculada 
e inexpresada, no presta ningún 
verdadero servicio al género hu-
mano, excepto desde un punto de 
vista puramente subjetivo; sin em-
bargo, por el estímulo propuesto, los 
esfuerzos de quienes han recibido o 
recibirán la quinta iniciación, y por 
la nueva dirección de la energía de 
primer rayo proveniente de Sham-
balla, el plano mental recibirá tal 
afluencia de energía, que el princi-
pio pensante, el factor razonador de 
la humanidad, alcanzará nuevas al-
turas. De esta manera la "luz afluirá 
a las mentes de los hombres", y la 
primera estrofa de la Invocación 
demostrará que puede recibir y re-
cibirá respuesta a su llamado invo-
cador. 

Sería conveniente que su imagi-
nación espiritual mire hacia el fu-
turo y luego visualizar -si pueden- el 
verdadero significado de la gran-
diosa actividad de la Jerarquía.  

Uno de los signos de la llegada de 
esta nueva luz y afluencia de energía 
es definidamente curioso y se lo 
descubre en la inestabilidad del me-
canismo mental humano y en los ac-

tuales procesos pensantes que han 
respondido prematuramente a la 
nueva potencia entrante. 

 Es una reacción masiva y, por lo 
tanto, los informes estadísticos son 
algo engañosos. Quienes no están 
preparados reaccionan así, lo cual no 
implica alusión alguna para los que 
están en esas condiciones (y perte-
necen a todas las clases y naciones). 
La Ley del Renacimiento se encarga-
rá de esta reacción y, en la próxima 
encarnación, estas mismas personas 
tendrán un cuerpo físico mejor equi-
pado. En realidad, esta energía de 
Shamballa en su tercero y destruc-
tivo aspecto, está actuando sobre 
ciertos miembros de la familia hu-
mana y evocando desgraciadamente 
una rápida respuesta. Lo expongo 
para alentarlos; la destrucción evoca 
siempre la duda en las mentes sin-
tonizadas con el bienestar humano y 
en esos pensadores que sienten 
aprensión por los sufrimientos que 
padecen sus semejantes. 

Una de las cosas más difíciles de 
ser comprendidas e interpretadas 
por el hombre común reflexivo, son 
los procesos destructivos de lo que 
él (a falta de mejor término) llama 
"la voluntad de Dios". Éste es uno de 
los resultados (y sólo uno) de una 
civilización puramente materia-
lista, que ha puesto todo su énfasis 
sobre la experiencia del aspecto 
forma y considera al bienestar fí-
sico y la comodidad física, más las 
posesiones materiales, como la ver-
dadera meta de todo esfuerzo hu-
mano. 

  



 13 

Parque nacional de Ordesa, Huesca, España 
Desde Camino Cazadores 
Antonio Callén Mora  5-11-2025  



 14 

Sobre estas ampliamente difun-
didas actitud y reacción, se concen-
trará la nueva y entrante luz; a me-
dida que la luz revela la realidad, el 
mundo de los fenómenos y el mundo 
de los valores espirituales entrarán 
en una directa y mejor relación. 

Por lo antedicho observarán que 
algunos de los efectos sobre la hu-
manidad conjunta y la estructura del 
nuevo y bello futuro, vendrán como 
resultado de la nueva y entrante ac-
tividad de primer rayo. No puede 
darse todavía ningún detalle, pero 
se ha escrito suficientemente res-
pecto a la causa básica predispo-
nente, para que el lector reflexione, 
espiritualmente hablando, sobre el 
posible efecto.  

Lo que está por venir es una civili-
zación de naturaleza diferente, aun-
que todavía materialista, pero ani-
mada por el hecho de que las masas 
de todas partes registrarán crecien-
temente un objetivo espiritual emer-
gente que trasformará toda vida y 
dará nuevos valores y propósitos a lo 
material. 

Luego consideraremos el efecto 
de esta energía de primer rayo so-
bre el discípulo individual, cuando 
se prepara para la quinta iniciación 
y se pone a tono con la revelación 
prometida, abriéndose a una afluen-
cia de fuerza totalmente nueva, de-
biendo hacerlo conscientemente.  

Es la consciente absorción de 
energía y su consciente asimilación, 
más su consciente empleo, que dis-
tingue al iniciado del resto del gé-
nero humano; lógicamente existen 
muchos grados de esta deseable con-
ciencia.  

El iniciado recibirá, como resul-
tado de la energía de primer rayo, 
una afluencia del segundo aspecto 
de este rayo -un fulgor de luz que le 
revelará claramente y en un ins-
tante, la significación de lo que es 
lentamente revelado en la Tierra; 
por primera vez, verá esta visión en 
su totalidad.  

En la cuarta iniciación responde al 
tercer aspecto de este rayo, el as-
pecto destructor; éste lo despoja de 
todo, y final y eternamente destruye 
aquello que lo retenía en los tres 
mundos del esfuerzo humano. De es-
te modo se produjo la armonía a tra-
vés del conflicto, y el éxito del ini-
ciado individual es la garantía del 
éxito final del discípulo mundial. 

Cuando lleguen a considerar el 
efecto de este rayo en el momento 
de recibir la quinta iniciación, deben 
tener presente que el discípulo ha 
pasado, en una encarnación ante-
rior, por la Iniciación de la Renun-
ciación y ha establecido dentro de sí 
mismo una condición de total armo-
nía, como resultado del conflicto -un 
conflicto que tuvo lugar durante mi-
lenios y cuya meta fue siempre la 
revelación. Así como una cámara fo-
tográfica debe ser correctamente 
enfocada a fin de registrar perfec-
tamente lo visto, así esta armonía, 
finalmente alcanzada, puede ser 
considerada como una especie de 
orientación enfocada. A través de las 
muchas vidas vividas por el discí-
pulo, hubo muchos de esos momen-
tos, pero fueron breves y pasajeros, 
sirviendo únicamente para agitar la 
aspiración en actividad. En lo que 
respecta al discípulo de cuarta ini-
ciación, que está en entrenamiento 



 15 

para recibir la quinta, la orientación 
y el enfoque logrados llegan a ser 
una condición permanente. Éste es el 
preludio de un ciclo de experiencia 
espiritual enteramente nuevo -la 
experiencia de la evolución supe-
rior- que conduce a ese gran mo-
mento en que la revelación de los 
siete Senderos le es acordada en la 
siguiente o sexta Iniciación de la De-
cisión. 

En lo que concierne al hombre 
común, la aspiración impelente (si 
puedo emplear una frase tan inusi-
tada) es de naturaleza material y se 
relaciona con su triunfal progreso 
en el mundo de la vida cotidiana del 
plano físico. Sería conveniente con-
siderar la ambición como expresión 
inferior de la aspiración, la cual 
abarca las muchas fases del Sendero 
de Evolución, desde la ambición del 
salvaje nato, en la época primitiva, 
por obtener alimento y vivienda pa-
ra sí mismo y sus familiares, hasta la 
ambición del hombre de negocios 
moderno por alcanzar la cumbre del 
poder y adquisición financieros. 

 Habiendo alcanzado esa meta, a 
menudo, en el camino de la octava 
etapa superior de la ambición (la as-
piración), puede sobrevenir un ciclo 
de vidas donde la ambición es diri-
gida a las artes creadoras.  

Luego llega gradualmente la 
transmutación de todas estas ambi-
ciones, en una aspiración conscien-
temente espiritual que aumenta 
constantemente. Entonces el hombre 
huella el sendero de probación y 
eventualmente el sendero del disci-
pulado y, a medida que aumenta su 
ambición espiritual, paralelamente a 
un crecimiento igualmente constante 
de la comprensión mental, pasa de 

una iniciación a otra, hasta sobreve-
nir la culminante quinta iniciación. 

Ha renunciado a todos sus cono-
cimientos pasados -tanto el material 
como el espiritual. Permanece total-
mente libre de todos los aspectos 
del deseo. 

 El deseo ha sido sustituido por la 
voluntad espiritual. Luego, refor-
zado por la energía shambállica de 
primer rayo, y no ofreciendo él nin-
guna obstrucción o impedimento 
dentro de sí mismo como personali-
dad, está en posición de recibir el 
estímulo que le permitirá "ver lo 
que debe ser revelado y aceptar la 
revelación", trasmutándola en esa 
definida comprensión que le permi-
tirá vivir por medio de su luz.  

Existen, por lo tanto, ciertas pala-
bras que conciernen al método por el 
que se acuerda la visión y se otorga 
la revelación: 

1. Ambición, complementada por 
la determinación. 

2. Aspiración, complementada por 
la devoción o centrada atención. 

3. Revelación complementada por 
la voluntad, en sus dos aspectos infe-
riores. 

4. Conocimiento, complementado 
por la voluntad en su aspecto más 
elevado. 

Ésta es brevemente la historia 
evolutiva del "iniciado bien concep-
tuado", siendo básicamente la histo-
ria de la voluntad para el propio me-
joramiento, la voluntad para el ser-
vicio humano, la buena voluntad y fi-
nalmente la voluntad al bien. 

 Podemos ver, por lo tanto, que el 
gran primer aspecto de la divinidad, 
por intermedio de sus tres aspectos, 
es la potencia oculta, básica y moti-



 16 

vadora de la vida y de la evolución, 
desde los albores del ciclo evolutivo. 

El iniciado bien conceptuado mi-
ra el corazón de las cosas, se ha 
abierto camino al mismo "Corazón 
del Sol" (empleando esas palabras 
en un sentido planetario, no solar) y 
-desde ese punto ventajoso- llega a 
ser consciente del "Sol Central Espi-
ritual" y del Camino de Evolución 
Superior que conduce inevitable-
mente al prometido centro del Altí-
simo.  Los tres mundos del vivir ma-
terial y el mundo interno de signifi-
cados, que el alma le ha revelado, 
son dejados atrás; se enfrenta re-
pentinamente con el mundo de las 
significaciones, con el verdadero 
mundo de las causas y de los oríge-
nes y con el reino de lo universal. 
Descubre que todo lo que creyó so-
bre la Ley de Causa y Efecto es tan 
limitado que -a la luz de Evolución 
Superior- se ha convertido en algo 
sin sentido, excepto como el abecé, 
por el cual puede enseñar a los hijos 
de los hombres. Por la revelación 
concedida comprende, con más cla-
ridad que nunca, el Propósito del 
Logos planetario. 

 Desde que recibió la tercera ini-
ciación dicho propósito fue revelán-
dose gradualmente, lo ve expresarse 
por intermedio de Sanat Kumara, 
que es la expresión de la Personali-
dad del Logos planetario. 

 En el curso del próximo intervalo 
y ciclo de preparación para la sexta 
iniciación, ese propósito irrumpirá 
en una fulgurante y sintética gloria. 
Por consiguiente, le es revelado el 
camino al Sol Central Espiritual y 
sabe que está frente a un periodo de 
intensa preparación (no entrena-

miento, tal como esa palabra es ge-
neralmente comprendida) durante 
un lapso, determinado por la nece-
sidad del mundo, la naturaleza de su 
servicio y ciertas condiciones de ra-
yo, indefinibles. Debe llenar la con-
dición magnética que le permitirá 
formar su propio ashrama, y desa-
rrollar una nueva fase de dis-
criminación espiritual selectiva. Sin 
embargo, la palabra discriminación 
conduce a error, porque la acepción 
que él puede darle ahora no encie-
rra ninguna cualidad de rechazo o 
separación. 

 Es el conocimiento y la compren-
sión correctos de quienes están kár-
micamente vinculados a él; el co-
rrecto empleo de una fuerza atrac-
tiva impelente que atraerá, hablando 
esotéricamente, la atención de quie-
nes deberían ingresar en su ash-
rama, más un proceso esotérico de 
fusión, de él y su ashrama, en el 
cuerpo de la Jerarquía.  

Los nuevos ashramas dentro de 
la Jerarquía presentan el mismo tipo 
de dificultades y problemas, con la 
entrada de un nuevo discípulo en un 
ashrama. 

Podría decirse que lo que man-
tiene unida a la Jerarquía y produce 
un ashrama coherente, es la revela-
ción recibida en la luz, que esa reve-
lación produjo y que conduce al cono-
cimiento. La responsabilidad ashrá-
mica, el constante servicio en la Vida 
planetaria y el sometimiento de Sí 
Mismo y de Su Ashrama al estimulo 
cíclico desde Shamballa, más ciertos 
procesos misteriosos que nada tie-
nen que ver con la forma o la con-
ciencia, sino con la "sensibilidad del 
universo", ocupan el intervalo entre 
la quinta y la sexta iniciaciones. 
  



 17 

A.G.G-IA  



 18 

SIGNIFICACIÓN 
Quinta Iniciación. La Revelación. 

 
Al entrar a considerar la si-

guiente iniciación, tres factores sur-
girán en la conciencia con una nueva 
luz. Por lo que diré se inferirá tam-
bién que son factores relacionados 
con pasadas experiencias y, sin em-
bargo, se refieren a experiencias que 
están aún muy lejos en el sendero, 
las cuales quizás no lleguen a com-
prenderlas realmente, y son: 

 
El factor de la Ceguera, que conduce 
a la revelación. 
El factor de la Voluntad, que produce 
la síntesis. 
El factor del Propósito, que se exte-
rioriza por medio del Plan. 

 
Todos están implícitos en la nueva 
experiencia iniciática, pero deben 
ser encarados con toda la intuición 
de que son capaces; el esfuerzo con-
siste en tratar de pensar como si hu-
bieran recibido las iniciaciones su-
periores. Deben tener presente que 
cada iniciación permite al iniciado 
"ver adelante" un poco más, pues la 
revelación es siempre un factor 
constante en la experiencia humana. 
La vida toda es revelación; el pro-
ceso evolutivo, en relación con la 
conciencia, es guiar al ciego fuera de 
las zonas oscuras de la conciencia 
hacia la luz mayor y, por lo tanto, a 
una visión más vasta. 

 
Como bien saben, esta inicia-

ción particular ha sido denominada 
"Resurrección" por el mundo cris-
tiano, destacando ese aspecto en la 
experiencia del iniciado, que con-

duce a la revelación, es decir a su 
"ascensión desde el océano de la ma-

teria a la clara luz del día". La idea 
de la revelación también puede ver-
se en la enseñanza cristiana acerca 
de la "Ascensión" -iniciación que no 
tiene existencia real ni debe ser lla-
mada iniciación. Tenemos, por lo 
tanto, la siguiente secuencia rela-
cionada con la cuarta y la quinta ini-
ciaciones: 

 
1. Renunciación, que produce la cru-
cifixión y conduce a la 
2. Ascensión, o a la total "elevación 
fuera de" o "al ascenso más elevado" 
que conduce a la 
3. Revelación, que da la visión, re-
compensa de las dos etapas anterio-
res. 

 
Los teólogos cristianos han conver-
tido estas dos iniciaciones en tres 
episodios distintos, pero no tiene 
ninguna importancia (el iniciado de 
Occidente pronto lo aprende); sabe 
ya que la serie de iniciaciones, con 
sus causas, efectos e intenciones re-
sultantes, son sólo una secuencia de 
procesos que conducen de una ini-
ciación a otra. Una correspondiente 
secuencia puede verse en el desen-
volvimiento de la conciencia del ser 
humano desde la infancia a la plena 
madurez; cada desenvolvimiento es 
parte de una serie de revelaciones, a 
medida que se desarrolla su visión 
de la vida y su capacidad para ad-
quirir experiencia. Esto es aplicable 
a todos los hombres desde el más 
primitivo hasta el iniciado avanzado, 
residiendo la diferencia en que cada 
uno aporta a la experiencia, como 
resultado de anteriores esfuerzos, 
su etapa de conciencia y la cualidad 



 19 

de los vehículos por cuyo medio la 
conciencia se desarrolla. Lo mismo 
sucede en el caso del discípulo ini-
ciado, penetra conscientemente en 
cada experiencia y es parte integran-
te de su intención. 

 
Habiendo renunciado a los tres 

mundos y regresado -después de un 
contacto de gran importancia e inte-
rés- a esos tres mundos y a todo lo 
que es familiar en ellos, el iniciado 
comprende repentinamente que en 
verdad se ha liberado, que es cierta-
mente libre, que ha sido elevado de 
la oscuridad y está libre ahora en un 
nuevo mundo de experiencias. Sabe 
que ha escalado la cima de la mon-
taña, o "ascendido" al plano búdico, 
desde donde debe trabajar perma-
nentemente, no sólo ocasional-
mente, como fue el método em-
pleado hasta ahora. 

 
Puede trabajar a través de un 

cuerpo físico (con sus envolturas su-
tiles) o no, como lo juzgue conve-
niente. Comprende, como individuo, 
que no necesita ya un cuerpo físico o 
una conciencia astral y que la mente 
es sólo un instrumento de servicio. 
Funciona ahora en un cuerpo de luz 
que posee su propio tipo de sustan-
cia. Sin embargo, el Maestro puede 
construir un cuerpo que le  permi-
tirá acercarse a Sus discípulos que 
entran y también a los que han reci-
bido las iniciaciones superiores; 
cuando es necesario construirá 
normalmente Su cuerpo a seme-
janza de la forma humana, hacién-
dolo instantáneamente y por un acto 
de la voluntad. La mayoría de los 
Maestros que trabajan definida-

mente con la humanidad, conservan 
el antiguo cuerpo en que recibieron 
la quinta iniciación, o si no constru-
yen, con sustancia física, el "mayavi-
rupa" o cuerpo de maya. Este cuerpo 
aparecerá en la forma que tuvo ori-
ginalmente al recibir la iniciación. 
Respecto al primer caso, yo lo hice 
personalmente, es decir, conservé el 
cuerpo en que recibí la iniciación. El 
Maestro K.H. lo hizo creando un 
cuerpo a imagen de aquel en el cual 
recibió la quinta iniciación. 

 
Quizás les interese saber que 

Cristo no ha decidido todavía qué ti-
po de vehículo físico empleará en 
caso de tomar forma física y actuar 
definidamente en el plano físico. Es-
pera cerciorarse qué nación o grupo 
de naciones hacen el mayor y más 
convincente trabajo, en preparación 
para Su reaparición. Sin embargo, no 
tomará cuerpo judío como lo hizo 
antes, porque los judíos han perdido 
ese privilegio. El Mesías que ellos 
esperan será uno de los discípulos 
avanzados de Cristo, pero no el Cris-
to como fue la intención original. 
Simbólicamente los judíos son la re-
presentación (desde el punto de vis-
ta de la Jerarquía) de aquello de 
donde surgen todos los Maestros de 
Sabiduría y los Señores de Compa-
sión: materialismo, crueldad y con-
servadurismo espiritual, de modo 
que actualmente viven en épocas de 
El Antiguo Testamento y están do-
minados por la mente concreta infe-
rior, separatista y egoísta. 

 
Pero tendrán otra oportunidad 

y quizás cambien, cuando los fuegos 
del sufrimiento logren finalmente 



 20 

purificarlos y consumir su antigua 
cristalización, liberándolos en tal 
medida que podrán reconocer a su 
Mesías, el Cual no será el Mesías 
mundial. Los judíos necesitan ser 
humildes, más que ninguna otra na-
ción. Por la humildad pueden 
aprender algo de valor, así como 
también el necesario sentido de 
proporción. Son amados por el cora-
zón de Cristo porque -al ejecutar Su 
más grande trabajo- eligió un cuer-
po judío, pero su materialismo y re-
chazo a la oportunidad espiritual no 
ha permitido emplear nuevamente 
el mismo tipo racial. Hubiera consti-
tuido un obstáculo demasiado gran-
de. Probablemente el Maestro Jesús 
asuma (por instrucción de Cristo) la 
parte del Mesías. 

 
El Maestro, por estar dotado de 

una plena comprensión del pasado, 
de una sólida apreciación de lo que 
tiene que ofrecer en servicio a la hu-
manidad y de un sentido de expecta-
tiva, permanece simbólicamente en 
el Monte de la Ascensión. Durante el 
precedente ciclo de vidas de servicio 
iniciático para la humanidad, Él ha 
oído varias veces "la Voz del Padre". 
Ésta es una frase simbólica que in-
dica el contacto con ese aspecto de 
sí mismo responsable de la apari-
ción de su alma y de su largo ciclo de 
encarnaciones: la Mónada, el Espí-
ritu, el Uno, la Vida, el Padre. Cada 
vez que esa Voz habló, impartió re-
conocimiento. En realidad es la voz 
del Iniciador en el Cual vivimos, nos 
movemos y tenemos nuestro ser. To-
das las visiones anteriores del Maes-
tro lo han conducido a este elevado 
punto de expectativa; ya sabe donde 

está Su campo de servicio -dentro de 
la Jerarquía, trabajando para bien de 
todos los seres vivientes.  

También sabe que aún debe 
progresar, avanzar y que Lo en-
frenta la gran Iniciación de la Deci-
sión (la sexta) para la cual debe 
prepararse.  

Sabe también que ello implica 
una correcta elección, la cual de-
pende además de la correcta com-
prensión, la correcta percepción, la 
correcta disposición, la correcta vi-
sión o revelación. De manera que 
otra vez permanece en la cima de la 
montaña, esperando nuevamente a 
la Presencia. Se da cuenta que es ne-
cesario algo más, si quiere servir co-
rrectamente en forma simultánea, 
realizar Él Mismo un progreso espi-
ritual. 

 
Aquí no me es posible indicar la 

naturaleza de la revelación acor-
dada al iniciado de la quinta inicia-
ción. Se halla muy estrechamente re-
lacionada con Shamballa y en esta 
vida sólo he recibido la quinta ini-
ciación y he escalado el Monte de la 
Ascensión. Aún no he recibido la re-
velación completa y -en cualquier 
caso- mis labios están sellados. Sin 
embargo, puedo abordar dos puntos 
con ustedes que pueden aclarar su 
visión. 

 Volveré a recordarles que lo 
que escrito en este último tomo de 
Tratado sobre los Siete Rayos es para 
discípulos e iniciados. Los discípulos 
verán algunas de las significaciones 
detrás del símbolo, e interpretarán 
de acuerdo a la etapa alcanzada en 
el sendero. 
  



 21 

https://es.pinterest.com/pin/10203536651165491/   



 22 

Debe recordarse que actual-
mente el mundo está lleno de hom-
bres que han recibido alguna de las 
iniciaciones y hay grandes discípu-
los, pertenecientes a todos los rayos, 
que se desempeñan en el plano fí-
sico como trabajadores avanzados 
para la humanidad, regidos por la 
Jerarquía; habrá muchos más du-
rante los próximos cien años (es-
crito en 1949). 

 El cerebro físico de algunos de 
ellos no registra su particular cate-
goría jerárquica, pues han eliminado 
deliberadamente este conocimiento 
a fin de llevar a cabo determinado 
trabajo. Lo que aquí escribo está 
destinado -durante los próximos 
cuarenta años- a llegar a sus manos, 
con el intento deliberado de hacer 
surgir a la superficie de su concien-
cia cerebral, quiénes y qué son Ellos 
en realidad.  

 
Ésta es una parte del programa 

planificado por la Jerarquía, previa-
mente a la exteriorización de los 
ashramas. Los Maestros creen que 
estos discípulos e iniciados avanza-
dos (en su lugar) deben empezar 
pronto a trabajar con más autori-
dad. Esto no significa que afirmarán 
su identidad espiritual y pretende-
rán tener categoría de iniciados. 
Tampoco podrían hacerlo, debido a 
su etapa en la escala de la evolución 
espiritual. Pero -sabiendo quiénes 
son, desde el ángulo de la Jerarquía, 
y lo que se espera de ellos- fortifica-
rán su trabajo, atraerán más energía 
e indicarán el camino con mayor 
claridad. Se reconocerá su sabiduría, 
así como también su compasión, pe-
ro ellos mismos se relegarán a un 

segundo plano; quizás aparenten ser 
menos activos externamente, siendo 
por ello erróneamente juzgados, pe-
ro su influencia espiritual aumen-
tará, y no les importará lo que pien-
sen de ellos. Reconocen además los 
puntos de vista erróneos de las reli-
giones modernas, respecto a Cristo; 
algunos podrán ser perseguidos en 
su propia comunidad, o por quienes 
ellos tratan de ayudar. Nada de esto 
les incomodará. Su camino está cla-
ro y conocen la extensión de su ser-
vicio. 

 
Los dos puntos que ahora consi-

deraré son: 
 

1. La parte que desempeña la ener-
gía al inducir a la revelación.  

2. El lugar que ocupa la Voluntad en 
la secuencia revelatoria:  
 Revelación. Interpretación. In-
tención. Voluntad. 

 
Éstos deben ser considerados 

desde el ángulo del discipulado y no 
en su valor aparente o forma co-
mún; abordados desde el ángulo del 
mundo de significados y, si es posi-
ble, desde el mundo de la significa-
ción, de lo contrario la enseñanza 
será tan exotérica que no aparecerá 
su naturaleza esotérica. 

 

La Parte que Desempeña la Energía 
al Inducir a la Revelación. 

 
Un indicio de lo que tengo que 

decir lo hallarán si estudian una afir-
mación anterior, págs. 439-40. Allí 
se infiere que son necesarias tres 
energías para ser empleadas por el 
iniciado que busca la revelación; 



 23 

cualquiera sea la revelación o la ca-
tegoría del discípulo, o la iniciación 
que enfrenta, estas tres energías en-
trarán en actividad, y son 

 
1. La energía generada por el discí-

pulo.  
2. La energía proveniente de la 

Tríada espiritual.  
3. La energía del ashrama al cual 

está afiliado. 
 

Constituyen las tres energías esen-
ciales, y sin su síntesis en la mente 
del discípulo o en uno de los tres 
centros superiores, no puede haber 
una verdadera revelación de orden 
superior o relacionada con los pro-
cesos de la iniciación. 

 
En lo que se refiere a la energía 

generada por el discípulo, será evi-
dente que esto incluirá la energía 
del rayo del alma, hasta la quinta 
iniciación, cuando sea reemplazada 
por la energía de la mónada, la cual 
le llegará, ante todo, como energía 
de la Tríada espiritual, y más tarde 
será reemplazada a su vez, por la 
energía directa de la misma mó-
nada; entonces, el iniciado sabrá 
prácticamente (y no sólo teórica-
mente) lo que Cristo significó cuan-
do dijo: "Yo y mi Padre somos uno". 

 
En las primeras etapas del sen-

dero del discipulado, el discípulo tra-
baja con la energía del rayo de su 
alma, tanto como puede recibir, más 
la cantidad de energía del rayo de la 
personalidad, que responde a esa 
energía del alma.  

 
Obrando así puede desarro-

llarse una gran medida de discrimi-

nación, y éste es uno de los primeros 
lugares en que puede observarse el 
valor del mandato "Conócete a ti 
mismo".  

La naturaleza del rayo del alma 
en este momento determina la natu-
raleza de la revelación; la naturaleza 
de la personalidad y su rayo es, al 
mismo tiempo, una ayuda o un obs-
táculo. 

 
A las energías que ha generado 

dentro de sí mismo, el discípulo 
aprende a agregarle las del grupo, al 
cual ha tratado de servir con amor y 
comprensión.  

 
Todos los discípulos, cualquiera 

sea su posición, reúnen a su alrede-
dor aquellos pocos o muchos que 
ellos mismos han descubierto y son 
capaces de ayudar; la pureza de la 
energía generada por este grupo de-
pende de su altruismo, su liberación 
de la autoridad o del control del dis-
cípulo y la calidad de su aspiración 
espiritual.  

De la misma manera que el 
Maestro o el discípulo los ha ayu-
dado a generar esta energía, tam-
bién se sincronizarán necesaria-
mente con la suya, y estará disponi-
ble como corriente de fuerza pura 
que fluye a través de él en todo mo-
mento; puede aprender a enfocarla 
e incorporarla con su propia energía 
(también enfocada), a fin de prepa-
rarse para otra visión, con tal de que 
su móvil sea siempre altruista. 

 
El segundo grupo de energías 

llegan al discípulo desde la Tríada es-
piritual, siendo relativamente nue-
vas para él, y personifican las cuali-
dades divinas que hasta entonces 



 24 

desconocía; teóricamente sabe aún 
poco, y su actitud hacia ellas ha sido 
hasta entonces mayormente espe-
culativa. 

 Desde que puso por primera 
vez sus pies en el sendero, ha tra-
tado de construir el antakarana. Eso 
ha sido para él un acto de fe y, en las 
primeras etapas, prosigue con el 
trabajo de construcción, sabiendo 
apenas lo que hace.  

Acata ciegamente las antiguas 
reglas y trata de aceptar como real, 
lo que no le ha sido probado como 
tal, pero está testimoniado por in-
contables miles de personas en el 
transcurso de las edades.  

La naturaleza del proceso cons-
tituye el triunfo culminante de ese 
sentido innato de la Deidad que ha 
impulsado al hombre hacia adelante, 
desde las más primitivas experien-
cias y aventuras físicas, hasta esta 
gran aventura de construir un sen-
dero para sí, del mundo material 
denso al espiritual.  

Estas energías espirituales su-
periores han sido hasta ahora reco-
nocidas por él a través de sus efec-
tos; debe ante todo aprender a ma-
nejarlas, dejándolas que afluyan en 
él y a través de él, vía el antakarana, 
dirigiéndolas luego hacia el objetivo 
inmediato del plan divino. 

Hasta entonces ha trabajado 
principalmente con el hilo de la con-
ciencia establecido en la cabeza y, 
por medio de esa conciencia, se han 
unido su personalidad y su alma, 
hasta convertirse en una personali-
dad fusionada con el alma; así ha al-
canzado la unidad con su yo supe-
rior.  

Mediante la construcción del 
antakarana se agrega otro hilo a la 
personalidad fusionada con el alma, 
vinculando al verdadero individuo 
espiritual con la Tríada espiritual, 
quedando bajo su dirección. 

 En la cuarta iniciación, el cuer-
po del alma, el cuerpo causal (así 
llamado), desaparece, y el hilo de la 
conciencia ocultamente se rompe; ni 
el cuerpo del alma ni el hilo son ya 
necesarios; ahora son únicamente el 
símbolo de una dualidad inexistente.  

El alma ya no es la depositaria 
del aspecto conciencia como hasta 
entonces. Todo lo que el alma ha 
acumulado sobre conocimiento, cien-
cia, sabiduría y experiencia (cose-
chados en el ciclo de vida de muchos 
eones de encarnación), pertenecen 
únicamente al hombre espiritual in-
dividual. Los transfiere a la analogía 
superior del mecanismo percep-
tivo-sensorio, la naturaleza instin-
tiva, en los tres planos de los tres 
mundos. 

No obstante, sigue siendo cons-
ciente de todos los acontecimientos 
pasados, y sabe ahora por qué es lo 
que es; descarta gran parte de los 
conocimientos acerca del pasado, 
los cuales han servido su propósito, 
dejándole el residuo de la sabiduría 
experimentada. 

 Su vida adquiere un nuevo co-
lorido sin ninguna relación con los 
tres mundos de su experiencia ante-
rior. Él es la suma total del pasado; 
enfrenta nuevas aventuras espiri-
tuales; tiene que hollar ahora el 
sendero que lo aleja de la evolución 
humana normal y lo lleva al Camino 
de Evolución Superior.  
  



 25 

 
 

AGG-IA  

La Gran Invocación             
Desde el punto de Luz en la Mente de Dios, 
que afluya luz a las mentes de los hombres, 
que la Luz descienda a la Tierra. 
Desde el punto de Amor en el Corazón de Dios, 

que afluya amor a los corazones de los hombres, 

que Cristo retorne a la Tierra. 

 Desde el centro  donde la Voluntad de Dios es conocida, 

que el propósito guíe las pequeñas voluntades de los hombres, 

 propósito que los Maestros conocen y sirven. 

 Desde el centro que llamamos la raza de los hombres, 

que se realice el Plan de Amor y de Luz 

y selle la puerta donde se halla el mal. 

Que la Luz, el Amor y el Poder  restablezcan el   Plan en la Tierra 



 26 

Entonces está bien equipado 
para enfrentarse con esta nueva ex-
periencia. 

Tres energías principales co-
mienzan a hacer impacto en su men-
te inferior, son: 

 
1. La energía que impulsa las 

ideas, que llegan de la mente abs-
tracta a lo largo del antakarana, y 
hacen contacto con su mente infe-
rior ahora iluminada que, en este 
punto, las trasforma en ideales para 
que las ideas divinas -que comple-
mentan el propósito divino- puedan 
ser la herencia de la raza de los 
hombres. 

 Cuanto mejor entrenada y contro-
lada esté la mente, tanto más fácil 
será la manipulación de este tipo de 
energía. Mediante esta energía im-
pulsora la Jerarquía (en el plano bú-
dico) lleva adelante a la humanidad. 

 
2. La energía de la intuición, es 

la palabra que empleamos para des-
cribir un contacto directo con la 
mente de Dios en algún nivel relati-
vamente elevado de la experiencia.  

 
El efecto de esta energía, sobre la 

personalidad fusionada con el alma, 
consiste en dar a la mente (recep-
tiva a la energía de las ideas) un te-
nue destello, y proporcionar una le-
ve revelación del propósito de las 
ideas, subyacente en toda actividad 
jerárquica, en beneficio de la huma-
nidad.  

La intuición concierne totalmente 
a la actividad grupal; no se interesa 
ni va dirigida a la revelación de cosas 
que conciernen a la vida de la perso-
nalidad.  

El crecimiento de lo que podría-
mos denominar vehículo búdico 
(aunque es un nombre poco apro-
piado) prepara al hombre para la 
novena iniciación final, que permite 
al iniciado, en forma incomprensible 
para nosotros, "intuir" (en una bri-
llante luz) la verdadera naturaleza 
del plano astral cósmico.  

No olviden que el plano búdico es-
tá estrechamente vinculado con el 
plano astral cósmico y que toda in-
tuición, cuando es controlada, re-
quiere el empleo de la imaginación 
creadora, a fin de ser desarrollada y 
presentada a la mente de los hom-
bres.  

Hablando en forma general, los 
Maestros intuyen las fases inmedia-
tas de las intención divina, lo que 
constituye la "nube influyente de 
cosas conocibles", que ellos las tras-
forman en el Plan; entonces Sus dis-
cípulos -con su capacidad intuitiva 
desarrollada lenta pero firmemente- 
empiezan a intuir tales ideas, a pre-
sentarlas como ideales a las masas y 
así precipitar en el plano físico, los 
aspectos necesarios del Plan. 

 
3. La energía dinámica de la vo-

luntad, viene luego y (a medida que 
el discípulo perfecciona el antaka-
rana) pasa, por medio del contacto, 
a la mente de la personalidad fusio-
nada con el alma, y desde allí en-
cuentra su camino al cerebro. Aquí 
me refiero lógicamente al discípulo 
en entrenamiento y no a los Maes-
tros que trabajan en el centro de 
esas energías; la Jerarquía es un 
gran punto receptor para los tres 
aspectos de la Tríada espiritual; la 
voluntad espiritual, la intuición o 
razón pura y la mente abstracta. 



 27 

En los ashramas de los Maestros 
el discípulo entra en relación directa 
con dichas energías, dinámicas, re-
veladoras e impulsoras. Estas tres 
energías se enfocan a través de los 
tres Guías de la Jerarquía y son diri-
gidas por Ellos: El Manu, El Cristo, el 
Mahachoan.  

El Manu es el receptor y agente de 
la energía de la voluntad divina para 
la humanidad; el Cristo es el agente 
distribuidor de la energía que atrae 
la revelación intuitiva; el Mahachoan 
es responsable de la afluencia de 
ideas a la conciencia del discípulo, 
del aspirante y de los intelectuales.  

Quisiera que recuerden que el 
principal esfuerzo de la Jerarquía 
espiritual es en bien de la humani-
dad, porque el cuarto Reino de la 
Naturaleza es el Macrocosmos del 
triple microcosmos de los tres 
reinos inferiores de la naturaleza. 

Este tema es demasiado vasto 
para tratarlo aquí, pero he dado mu-
cho a este respecto en Tratado sobre 
Fuego Cósmico. Mucho más de lo que 
posiblemente pueda dar, es reve-
lado al iniciado en el momento de la 
quinta iniciación. Los indicios, los 
pensamientos, los conceptos abs-
tractos, las ideas fugaces que todos 
los discípulos perciben, se convier-
ten en certidumbre en esta inicia-
ción, y el Maestro puede ocupar Su 
lugar como distribuidor de energía 
triádica. La distribución de ideas o el 
empleo de la intuición, a fin de cap-
tar la etapa del Propósito divino, en 
cualquier momento dado, no consti-
tuye el más grave problema que en-
frenta el Maestro, sino el de desa-
rrollar la voluntad espiritual, en 
comprenderla y emplearla en servi-
cio mundial. Así como el discípulo 

debe aprender a utilizar la mente de 
dos maneras: 

 
Como sentido común, que selecciona 
la información, para que dé por re-
sultado un canon de vida, una vida 
de servicio planificada y dirigida y 
una percepción de relaciones. 

 
Como faro que ilumina las ideas e 
intuiciones necesarias, lo mismo el 
Maestro debe aprender a utilizar vo-
luntad. Estrechamente relacionada 
con la idea de la revelación puede 
verse una secuencia natural. 

 
Sobre la cima del Monte de la 

Ascensión, seguido de la experiencia 
de la "enseñanza a los espíritus 
aprisionados", el Maestro recibe una 
revelación; este derecho le corres-
ponde, y el extenso y anterior ciclo 
de iniciación Lo ha preparado para 
ello. La revelación debe ser seguida 
por la comprensión y el reconoci-
miento de que: 

 
1. La correcta interpretación de la 
revelación es lo esencial. 
2. El siguiente paso que debe dar es 
formular Su intención basada en la 
revelación, y dirigida a Su servicio 
mundial. 
3. Habiendo recibido la revelación, 
interpreta y determina dentro de Sí 
Mismo qué intenta hacer, luego se 
da cuenta que el factor voluntad 
debe ser empleado ahora si Él y 
aquellos que tratan de ayudar de-
ben beneficiarse por la revelación. 

 
  



 28 

Esto nos introduce en el tema de la 
Voluntad, su naturaleza y relaciones, 
y debemos estudiar durante un 
tiempo: la secuencia de Revelación. 
Interpretación. Intención. Voluntad. 
 

El Lugar que ocupa la Voluntad 
para inducir a la Revelación 

 
Hay tres palabras relacionadas 

con esta iniciación que son de real 
importancia para la correcta com-
prensión, y son: Surgimiento, Volun-
tad, Propósito. 

 Hemos tratado ya el aspecto 
surgimiento bajo el término de "ele-
vación" o "transición", desde la os-
curidad de la materia a la luz del es-
píritu. Pero de la voluntad, su em-
pleo y su función, poco sabemos to-
davía.  

El conocimiento de la natura-
leza de la voluntad, en su verdadero 
sentido, sólo llega después de la ter-
cera iniciación.  

A partir de ese momento, el ini-
ciado expresa acrecentada y firme-
mente el primer aspecto divino, la 
Voluntad, y el empleo correcto del 
Poder. Este primer aspecto de la di-
vinidad está estrechamente asocia-
do con el primer Rayo de Poder o 
Voluntad.  

Sin embargo, lo consideraré só-
lo incidentalmente desde el ángulo 
del rayo, pues quiero dilucidar la na-
turaleza de la voluntad con cierta 
claridad, aunque no es posible su to-
tal comprensión. 

 
Se dice que el Señor del Mundo es 

el único depositario de la voluntad y 
del propósito de Su alma cósmica 
afluyente. Estas dos palabras -volun-

tad y propósito- no tienen idéntico 
significado. Sanat Kumara y Su con-
cilio en Shamballa, son los únicos 
Seres en nuestro planeta que cono-
cen con exactitud la naturaleza del 
propósito divino.  

Su función y obligación consiste 
en desarrollar ese propósito en la 
manifestación, y lo hacen em-
pleando la voluntad. 

 La voluntad desarrolla siempre el 
propósito.  

 
El depositario del aspecto volun-

tad de la divinidad innata en el hom-
bre, se halla en la base de la columna 
vertebral; la que puede funcionar co-
rrectamente y llegar a ser el agente 
de la voluntad divina, pero después 
de la tercera iniciación. 

 
 El centro coronario es el custodio 

del propósito; el centro de la base de 
la columna vertebral indica la volun-
tad cuando complementa el propósi-
to.  

 
El propósito es revelado lenta, 

muy lentamente, al iniciado durante 
las cinco iniciaciones finales, y esto 
es posible sólo después de la Ini-
ciación de la Renunciación.  

En ese momento el iniciado dice, 
al unísono con el gran guía de la Je-
rarquía, el Cristo: "Padre, no mi vo-

luntad sino la Tuya sea hecha". Lue-
go se inicia el surgimiento fuera de 
la materia, y de allí en adelante el 
iniciado comienza a vislumbrar el 
propósito del Logos planetario; has-
ta entonces Él ha visto sólo el plan y 
se ha dedicado al servicio del plan. 

  
 

  



 29 

https://es.pinterest.com/pin/13440498883630344/   



 30 

Hasta entonces también ha trata-
do de ser sólo un exponente del 
amor de Dios; ahora debe expresar, 
con creciente plenitud, la voluntad 
de Dios. 

Anteriormente, en la página 
339 se dice que el problema que en-
frenta la Jerarquía, cuando trata de 
preparar discípulos para las su-
cesivas iniciaciones, consiste en el 
empleo correcto de la voluntad, tan-
to el empleo de Su propia voluntad, 
en relación con el iniciado, y el em-
pleo que hace el iniciado de la vo-
luntad al trabajar para el plan, 
cuando este complementa el propó-
sito. Para lograrlo se necesita la ex-
presión directa, comprensiva y po-
derosa de este primer aspecto. Hay 
varias razones por las cuales la vo-
luntad presenta un problema. Enu-
meraré algunas de ellas y obten-
dremos así comprensión. 

 

1. La energía de la voluntad es la 
más poderosa en todo el esquema de 
la existencia planetaria. Se la deno-
mina la "fuerza shambállica", que 
mantiene unidas todas las cosas en 
la vida siendo en realidad, la vida 
misma. 

 Es la fuerza vital o voluntad divi-
na (que complementa la intención 
divina) por cuyo intermedio Sanat 
Kumara alcanza Su meta. En menor 
escala, es el empleo de uno de los as-
pectos inferiores de la voluntad (au-
tovoluntad humana) que permite al 
hombre llevar a cabo sus planes y al-
canzar el propósito que se ha fijado -
si es que lo tiene.  

Donde no hay voluntad el plan 
muere y el propósito no se realiza.  

Incluso en lo que atañe a la pro-
pia voluntad, constituye en verdad 
la "vida del proyecto". En cuanto Sa-
nat Kumara haya logrado Su propó-
sito planetario, retirará Su poderosa 
energía, y (al hacerlo) sobrevendrá 
la destrucción. Por temor a produ-
cirse un impacto demasiado grande 
sobre los reinos de las naturaleza 
que no están preparados, esta fuer-
za shambállica está firmemente su-
jeta. Esto se refiere también a su 
impacto sobre la humanidad. 

Se ha dicho que esta fuerza -du-
rante este siglo- ha hecho su primer 
impacto directo sobre la humani-
dad; hasta ahora llegó al género 
humano en los tres mundos, des-
pués de haber sido aminorada y 
modificada en su tránsito a través 
del gran centro planetario, al que 
denominamos Jerarquía. Este im-
pacto directo se repetirá en 1975, y 
también en el 2000, pero los riesgos 
no serán entonces tan grandes como 
en el primero, debido al crecimiento 
espiritual del género humano. Cada 
vez que esta energía hace impacto 
en la conciencia humana, aparece un 
aspecto más pleno del plan divino. 
Esta energía produce la síntesis, que 
retiene todas las cosas dentro del 
círculo del amor divino. Desde que 
hizo impacto en los últimos años, el 
pensamiento humano se ha ocupado 
más en alcanzar la unidad y lograr la 
síntesis en todas las relaciones hu-
manas como nunca lo hizo antes, y 
uno de los resultados de esta ener-
gía fue la formación de las Naciones 
Unidas. 

 



 31 

2. Por lo tanto, será evidente 
que esta energía es el agente de la 
revelación y del propósito divino. 
Probablemente sorprenda que la Je-
rarquía considere esto como un 
problema, pero si este poder -im-
personal y potente- cayera en ma-
nos de la Logia Negra, los resultados 
serían verdaderamente desastrosos.  

La mayoría de los miembros de 
este centro del mal cósmico perte-
necen al primer rayo, y parte del 
propósito divino es conocido por 
unos pocos, pues -en su debido lu-
gar y en el régimen iniciático- tam-
bién son iniciados de grado elevado, 
pero dedicados al egoísmo y a la se-
paratividad.  

Su particular forma de egoísmo 
es peor de lo que pueden imaginar, 
porque están completamente desa-
pegados y divorciados de todo con-
tacto con la energía denominada 
amor.  

Se han apartado de la Jerarquía 
espiritual, a través de la cual el amor 
del Logos planetario llega a las for-
mas de los tres mundos y a todo lo 
que ellos contienen. Dichos seres 
malignos, pero poderosos, conocen 
bien el empleo de la voluntad, pero 
sólo en su aspecto destructor. 

 

Hemos hablado mucho del pro-
pósito del Logos planetario. Cuando 
empleo la palabra "propósito" me 
refiero a la respuesta a la pregunta: 
¿Por qué el Logos planetario creó 
este mundo e inició el proceso evo-
lutivo creador? 

 Sólo se ha permitido dar una 
respuesta hasta ahora. Sanat Kuma-

ra ha creado este planeta y todo lo 
que en él se mueve y vive a fin de 
obtener una síntesis planetaria y un 
sistema integrado, por el cual podrá 
percibirse una grandiosa revelación 
solar.  

Al decir esto, en verdad no he-
mos penetrado muy lejos en el signi-
ficado del propósito divino; sólo he 
indicado el método por el cual se es-
tá logrando, pero el verdadero obje-
tivo sigue siendo un oscuro misterio 
-rígidamente conservado en la Cá-
mara del Concilio de Sanat Kumara. 

 Revelar este misterio y "secreto" 
planetario divino, es el objetivo del 
trabajo que realiza la Logia Negra. 
Aún no están seguros del propósito 
y todos sus esfuerzos se dirigen a 
descubrir la naturaleza del misterio, 
de allí el problema jerárquico. 

 

3. La energía de la voluntad, co-
rrectamente enfocada, permite a los 
Miembros avanzados de la Jerarquía 
complementar ese propósito. Solo 
los iniciados de cierta categoría 
pueden recibir esta energía, enfo-
carla dentro de la Jerarquía y luego 
dirigir su potencia a ciertos fines 
conocidos sólo por Ellos. Simbóli-
camente hablando, la Jerarquía tiene 
lo que podría llamarse un "depósito 
de intención divina" bajo la custodia 
de Sus miembros más avanzados. 
Constituye la analogía superior a la 
cual Patanjali se refiere con las pa-
labras, "la nube de cosas conoci-
bles", que se cierne sobre la cabeza 
de todos los discípulos que pueden 
ver algo en la Luz.  



 32 

Así como Ia humanidad avanzada 
puede precipitar la lluvia del cono-
cimiento desde esa nube de cosas 
conocibles (las ideas divinas, desa-
rrollándose como intuiciones en las 
numerosas zonas del pensamiento 
humano), así los iniciados menores 
y los discípulos dentro de la Jerar-
quía, pueden empezar a precipitar 
en su conciencia parte de esta "in-
tención divina". Este depósito de 
poder personifica parte del Propósi-
to que complementa el Plan. 

 Uno de los problemas de la Je-
rarquía consiste, por lo tanto, en co-
nocer el momento propicio para la 
revelación de la intención divina y 
en dirigir el pensamiento y los pro-
yectos hechos en Sus ashramas por 
los receptores: iniciados y discípu-
los. Nuevamente volvemos a la ne-
cesidad de una correcta inter-
pretación de la revelación o la vi-
sión. 

 

4. El problema también debe en-
frentarlo cada Maestro en relación 
con su propio desarrollo espiritual, 
porque esta energía es la dinámica o 
potencia necesaria que le permite 
hollar el Camino de Evolución Supe-
rior.  

Cuando se recorra el camino hacia 
la liberación y se huellen los Sen-
deros del Discipulado y de la Inicia-
ción, el ser humano deberá emplear 
la dinámica o la potencia del Amor 
de Dios; en el Camino de Evolución 
Superior debe ser la dinámica y la 
potencia de la Voluntad. 

Por lo tanto les pediría a todos 
reflexionar sobre la diferencia que 
existe entre: 

 

1. Autovoluntad.   2. Determinación. 

3. Firmeza de propósito. 4. Voluntad. 

5. Voluntad espiritual. 6. Voluntad divina. 

 

 No consideraré estas palabras 
con ustedes. Cada una indica cierto 
aspecto de la voluntad; mucho más 
aprenderán sobre este punto si ha-
cen sus propias reflexión y defini-
ción. 

 

Mi esperanza y ruego es que la 
voluntad individual de cada uno 
pueda ser sumergida en la volun-
tad divina, que obtengan acrecen-
tada revelación y que con cre-
ciente firmeza huellen el Sendero 
de la oscuridad a la luz y de la 
muerte a la inmortalidad. 

  



 33 

  



 34 

 

  



 35 

  



 36 

  



 37 



 38 

  



 39 



 40 



 41 

  



 42 

 
 
  



 43 

  



 44 

  



 45 

  



 46 

  



 47 

 
  



 48 

  



 49 

  



 50 

 
  



 51 

  



 52 

  



 53 

  



 54 

  



 55 

  



 56 



 57 

  



 58 

  



 59 

 
  



 60 

  



 61 

  



 62 

 
 

 
  

 



 63 

 

El Aspirante Espiritual y la Con-
quista de Valores Psicológicos 

 
Octavio Casas Rustarazo 

A medida que el aspirante espiri-

tual conquista aquellos nuevos valo-
res psicológicos que poco a poco le 
van acercando a una mayor apertura 
de conciencia, comienza a percibir y a 
familiarizarse con aquellas zonas di-
mensionales que representan al lla-
mado 5º Reino de la Naturaleza.  

 
El Buda nos habla del Sendero del 

Medio, y Vicente Beltrán viene a ex-
presar lo mismo en ese llamado equi-
librio de valores que definitivamente 
conducen al aspirante hacia el descu-
brimiento de una   más profunda y, al 
mismo tiempo equilibrada visión, de 
ese sendero espiritual que empieza a 
recorrer, y que  ya en discípulos más 
avanzados representa una continui-
dad de conciencia. 

 
Insistir, sin duda alguna, que dicho 

campo de continuidad, viene dado de 
la mano de una perfecta atención a 
todos aquellos hechos que nos ro-
dean, bien sean mentales, nuestro 
campo de relaciones, el silencio crea-
dor, etc., esa suprema atención que 
nos va acercando a esos nuevos esta-
dos de conciencia que de una u otra 
manera nos van revelando nuestra 
entidad espiritual.  

 
Insiste Vicente: “…significar que 

tienes que estar muy atento al desa-
rrollo de un hecho, tratar de escudri-
ñar su significado y hacer que toda tu 
mente tenga un sentido de continuidad 
que te lleve a un silencio constante, y 

no estos vacíos que te desguarnecen, 
que te incapacitan para llegar a un 
aspecto creador; porque la creación en 
la mente del ser humano solamente se 
realiza cuando en su mente no hay ya 
discontinuidad, que todo es un proceso 
de continuidad de conciencia. 

 
De esta manera vemos cómo la 

identidad del aspirante se acerca a 
aquel estado meditativo que, de una u 
otra manera, constituye su forma de 
vida, y cuando hablamos de medita-
ción nos referimos a una forma de vi-
da en constante observación, una ob-
servación que se instala en su prác-
tica como algo intrínseco a la forma 
de vivir, y definitivamente deja de ser 
algo que constituya un esfuerzo y 
forme parte natural de una conquista 
en su camino de perfección.  

 
Matizar que no se trata de una fal-

ta de valoración el emplear ciertos 
métodos que nos permitan facilitar 
ciertos estados, no sólo de relajación 
o de cierta práctica útil meditativa, 
tratamos de dar a entender que el es-
tado meditativo es algo que se debe 
lograr porque la finalidad de un es-
tado de atención, de observación o 
conciencia meditativa, es producto de 
su propia manifestación, de algo que 
sobreviene porque siempre ha estado 
allí, pertenece a una fuente dimensio-
nal que no se crea, es algo ya preexis-
tente.   

 
Lógicamente se requiere cierto es-

fuerzo para ello, es una conquista, 
una lucha interna que lógicamente 
lleva un proceso de reajuste y que 
debemos verlo como algo que se ha 
de producir tarde o temprano. 

 



 64 

Lo importante es el aspecto aspi-
ración, y como ave fénix aceptar to-
dos aquellas caídas, fracasos o esta-
dos críticos por los que hay que pasar 
para llegar a ello.  

 
La idea de técnicas, de pararse 

momentos a meditar, y posterior-
mente aceptarlo como un logro, daría 
freno a esa aspiración fundamental 
que no trata de lograr ningún estado, 
es la aspiración la que permite alcan-
zar dicho estado como algo trascen-
dente que no se produce por dichas 
prácticas. 

 
El estado meditativo viene por sí 

mismo y es algo que se producirá tar-
de o temprano de manera progresiva 
y natural sin ninguna técnica a través 
de la misma.  

 
En palabras de Vicente se clarifica 

más la presente idea: “Siempre que 
utilizamos una técnica, estamos esfor-
zando la mente hacia una dirección 
determinada, y la dirección determi-
nada siempre chocará, naturalmente, 
con todas las técnicas establecidas en 
el mundo, que de una u otra manera se 
aparten de la imagen que tenemos 
formada de la propia meditación, y 
existe dentro de la meditación un 
campo conflictivo. ¿Qué ocurre con las 
creencias? ¿Qué ocurre con las filoso-
fías y las religiones? Todas ellas se 
creen depositarias de la verdad, y es-
tán tan convencidas de que tienen la 
verdad, y esta verdad se ha convertido 
en una imagen tan exageradamente 
condicionante que todas aquellas per-
sonas que están dentro de esta estruc-
tura tienden, sin darse cuenta, a lu-
char contra las otras estructuras, y to-
das esas estructuras, singularmente si 
son de tipo religioso, están hablando 

del mismo Dios, del mismo amor uni-
versal, y de la misma inteligencia su-
prema y, sin embargo, están luchando 
entre sí, porque han creado una ima-
gen, y ellos y la imagen son la misma 
cosa, y en tanto exista una imagen no 
puede haber creación, ni puede haber 
amor, ¿verdad? ¿Se dan cuenta?” 

 
Así, recalcar que la idea o mensaje 

final de lo que es meditación es bus-
car ese aspecto de eternidad en todo 
cuanto nos rodea, vivir ese momento 
presencial en todo, ese momento que 
permite el no conjeturar mental-
mente en alcanzar logros, metas o 
imágenes que no suponen  más que  
frenos a un estado de serena expecta-
ción que es suficientemente valido 
por sí mismo. Cuando estamos muy 
atentos, estamos ya meditando, esta-
mos como dice Vicente “labrando el 
edificio de la propia eternidad.”  

 
Os dejamos la presente conferen-

cia, dada por Vicente en noviembre 
del año 1982, podréis descargarla en 
sonido y texto pulsando [Ctrl + doble 
clic] en los siguientes enlaces:  

  
Barcelona, 28_Noviembre_1982. —

Conversaciones Esotéricas: Concepto de 
Meditación. La meditación, técnicamente 
hablando, es el paso que va desde el centro 
Ajna al centro Coronario. La atadura a las 
técnicas y a las imágenes falsas creadas. El 
observador y la cosa observada. La vía de la 
atención. La meditación y su grado de pro-
fundidad. Sobre el deporte. Sólo por la aten-
ción llegaremos a la liberación y al vacío 
creador.  

Texto Completo         Sonido          

   YouTube
https://www.maestrotibetano.es/Indice-

Descargas-Vicente-Beltran.pdf 
 

 
 

https://www.asociacionvicentebeltrananglada.org/downloads/Conferencias/Pdf/1982-11-28.pdf
https://www.asociacionvicentebeltrananglada.org/downloads/Conferencias/MP3/1.982-11-28.mp3
https://youtu.be/6gfEjnYTnLA
https://www.maestrotibetano.es/Indice-Descargas-Vicente-Beltran.pdf
https://www.maestrotibetano.es/Indice-Descargas-Vicente-Beltran.pdf


 65 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 
 
 
 
 

                                                                                                  

 

 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
 

  

 

 



 
 

66 

EL CONCEPTO MEDITACIÓN 

Conferencia de don Vicente Bel-
trán Anglada 

 

Vicente. ― Hoy vamos a conversar 
acerca de la meditación. La medita-
ción, técnicamente hablando, es el 
paso que va desde el Centro Ajna al 
Centro Coronario, y esto es muy fácil 
de explicar, incluso gráficamente co-
mo hicimos el mes pasado. Pero, la 
meditación es algo más profundo de 
lo que solemos percibir, de lo que so-
lemos comprender. Una definición de 
la meditación sería: es la liberación 
del proceso de degeneración mental, 
es la detención del proceso de enveje-
cimiento de las células cerebrales. Y 
esto no se tiene habitualmente en 
cuenta, porque estamos dentro de 
una serie de técnicas meditativas y 
cada cual, de una u otra manera, está 
atado, apegado a su propia técnica. Y, 
por lo tanto, cuando a la persona que 
tiene alguna técnica definida se le di-
ce que la técnica en sí ya paraliza la 
meditación, tiende a sentirse un po-
co, casi… burlado en sus propósitos, y 
a pensar que realmente aquella per-
sona que está diciendo estas cosas 
quizá no está muy bien de la cabeza. 
Pero, realmente, la meditación, que 
tiene por objeto regenerar la mente y 
rejuvenecer las células del cerebro, 
es realmente lo que nos ha traído 
aquí, porque cuando una persona 
realmente busca un cambio de situa-
ción en su vida, es que realmente está 
intentando renovarse, rejuvenecerse 
de una u otra manera, y como que 
cuando hablamos de meditación, ha-

blamos del nivel mental, precisamen-
te la técnica que utiliza el hombre en 
la meditación suele a veces ser un 
arma de dos filos. 

 
Todos hemos creado una imagen 

mental de nosotros mismos, y tam-
bién hemos creado una imagen men-
tal de todo cuanto nos rodea, es de-
cir, que la relación humana se basa 
en imágenes; unas imágenes que, si 
ustedes lo analizan, vienen siempre 
del pasado, de un pasado lejanísimo, 
de un pasado ancestral; con todos sus 
deseos, sus esperanzas y sus temo-
res. Como que la mente ha creado 
una imagen de sí misma, cuando ha-
bla de meditación, lo que intenta la 
persona que medita es perpetuar su 
mente, o engrandecer su mente si-
guiendo un proceso de acumulación 
de valores psicológicos, y me pre-
gunto si la mera acumulación de va-
lores psicológicos puede liberar a la 
persona de su condición humana, 
porque si fuésemos muy analíticos, 
diríamos que la meditación es el paso 
que va del 4º Reino -el reino hu-
mano- al reino divino; y así veríamos 
más claro el proceso que tal como lo 
vemos actualmente, circunscripto so-
lamente a las pequeñas esferas de 
nuestra mente, tratando de evadirse 
de su propio sistema de valores esta-
blecidos. 

 
Es decir, que cuando estamos uti-

lizando cualquier técnica de medita-
ción, lo que estamos realmente ha-
ciendo es tratando de engrandecer 
nuestra mente, de perpetuarla en sus 
significados más o menos íntimos; 
pero, la meditación, tal como esotéri-



 
 

67 

camente se considera, es el paso que 
va, precisamente, de la imagen al va-
cío. Y ustedes se preguntarán el por-
qué el vacío puede ser meditación, en 
el sentido de que cuando la medita-
ción se ha hecho constante, no ha si-
do producto de cualquier momento 
que hemos robado el tiempo de nues-
tra vida, para aplicando una técnica 
buscar auto-significados mentales, 
nos damos cuenta inmediatamente 
que esta forma de meditar es una 
trampa que nos tiende la propia 
mente, que nos tiende la propia 
condición humana, que nos tiende 
nuestras propias limitaciones. Es de-
cir, cuando meditamos, en primer lu-
gar, estamos intentando superar un 
estado de cosas, y quizá establece-
mos una meta, y aquella meta puede 
ser un pensamiento simiente, puede 
ser un propósito más allá del tiem-
po, puede ser cualquier cosa, pero, 
siempre hay un fondo inamovible, y 
este fondo inamovible, o esta imagen 
que hemos creado de nosotros mis-
mos, en lugar de liberarnos, nos ata 
cada vez más y más a nuestra condi-
ción psicológica natural, normal. Pe-
ro, cuando nosotros estamos creando 
una imagen, y al mismo tiempo que 
creamos la imagen buscamos una 
meta donde esta imagen, tiene que 
llegar robustecida hasta un extremo, 
dentro de los valores conocidos, en-
tonces caemos en el error de sentir-
nos atados a la técnica, y si nos sen-
timos atados a la técnica, automá-
ticamente perdemos el significado to-
tal de la vida. 

 
La vida es total, ustedes piensen 

totalmente; y cuando piensan uste-

des con la mente fragmentada es 
cuando dicen: “Estoy meditando”. 
¿Qué es lo que ocurre? Cuando la ob-
servación de la mente sea total, 
cuando el observador, el pensador, el 
alma, como ustedes quieran, está en-
focado muy fundamentalmente, muy 
profundamente, en cualquier si-
tuación, entonces existe realmente 
una meditación, porque la medita-
ción no es una lucha de un estado 
contra otro estado, no es la lucha de 
una persona que parte de un punto 
equis para llegar a otro punto equis o 
zeta, sino que es un movimiento de 
renovación. Si ustedes se paran un 
momento de su vida para meditar, 
están deteniendo el proceso de la vi-
da, porque la vida es total, no es un 
solo enfoque psicológico. Esta totali-
dad de percepciones es lo que hace al 
individuo creador. La imagen creada 
del hombre de sí mismo, y la imagen 
que ha creado de los demás forma el 
sistema de relaciones, es decir, que no 
se relaciona en vida sino en puntos 
concretos de la mente. De ahí, que 
nuestras relaciones siempre son se-
parativas, competitivas, de una u 
otra manera hemos perdido el éxta-
sis de la unidad. 

 
Solamente habrá unidad cuando la 

persona esté meditando con la totali-
dad de su ser y no solo como una 
fracción de sí mismo. ¿Se han dado 
cuenta ustedes, cuando están muy 
atentos, lo que sucede? ¿Hay distan-
cia? ¿Hay tiempo? ¿Dónde está la 
mente cuando ustedes están muy 
atentos? Cuando hay atención, la 
mente no existe prácticamente. Y 
cuando la mente deja de crear una 



 
 

68 

imagen de sí misma, cuando el yo 
pierde ya el deseo de perpetuarse 
en el tiempo, entonces hay real medi-
tación; porque meditación es el mo-
vimiento eterno de la vida, no es una 
meta definida hacia la cual queramos 
llegar para establecer un punto en 
nuestra vida, muy concreto y defi-
nido, y decir que he llegado aquí, esto 
es falso desde un principio, porque la 
vida no tiene ninguna meta, salvo la 
propia vida, salvo el propio movi-
miento de la vida. Cuando dejamos 
de perpetuar la imagen, entonces 
existe una unión entre el observador 
y la cosa observada, o entre el sujeto 
que observa y el sujeto observado, y 
en esta intercomunicación hay algo 
que falta fundamentalmente en la vi-
da, que es el amor. 

 
¿Se dan cuenta que no podemos 

amar en tanto nuestra mente esté di-
vidida, en tanto nuestra mente sola-
mente perciba con una pequeña par-
te del ser, solamente con la mente? 
¿Se dan cuenta, también -si son muy 
críticos y analíticos- que hay momen-
tos en sus vidas que ustedes prácti-
camente no piensan? En estos mo-
mentos ustedes están meditando, no 
cuando están estableciendo una téc-
nica que va de equis a zeta. Entonces, 
la perfección, la meta, todo esto es 
ilusorio, primero, porque la per-
fección no es una meta sino que es un 
movimiento, y la meta que está per-
siguiendo la mente a través de sus 
múltiples imágenes, siempre es tra-
tar de alcanzar un punto rígido e 
inamovible en el tiempo. Y en nues-
tras relaciones sociales, ustedes se 
darán cuenta porque es una expe-

riencia muy evidente, no hay amor, 
hay confusión y hay caos, hay in-
cluso crueldad en nuestras relacio-
nes, porque la competición, que es la 
exageración de la imagen que hemos 
creado de nosotros mismos, nos 
conduce a esta extrema rigidez, a es-
tos pequeños criterios, a estos pe-
queños conceptos, cuando la vida es 
una totalidad, no está circunscripta 
en un concepto sino que es un movi-
miento constante renovándose a sí 
mismo, que solamente puede ser se-
guido cuando igual se preste atención 
a un pequeño hecho que a una gran 
circunstancia. 

 
Bien mirado, no podemos dividir 

la mente y el corazón en pequeñas y 
grandes cosas, todas forman parte de 
algo total, y como forman parte de 
algo total, no podemos fragmentarlas 
a través de la imagen exagerada de 
nuestra mente que siempre está bus-
cando resultados definidos, y a ser 
posible, espectaculares. Cuando no 
hay espectacularidad, se dice que 
no hay meditación, pero, 

¿hay paz dentro del corazón? 
Realmente no hay paz, ¿verdad?, 
porque la paz solamente se consigue 
cuando hay un eterno equilibrio en-
tre la razón y el amor, cuando la 
mente ha distendido tanto su orillas 
que se pierden en el infinito, enton-
ces, la mente se convierte en vacío, 
un vacío creador, un vacío infinito 
donde no hay ni imágenes, ni ideas, 
ni pensamientos y, sin embargo, hay 
la vida y hay el Yo. 
  



 
 

69 

  



 
 

70 

¿Podemos llegar a este punto den-
tro del cual la pequeña gota del yo 
inmanente, del yo que crea imágenes, 
ideas y pensamientos, y crea metas 
definidas, y busca intermediarios, 
llege a un punto de extinción que lle-
gue realmente a fundirse en el mar 
de lo absoluto, de la trascendencia? 
Yo digo que si es posible, siempre y 
cuando observemos todo cuanto ocu-
rre dentro y fuera de nosotros mis-
mos con atención profunda y serena 
expectación, que todo cuanto exami-
nemos esté dentro de nosotros, no 
esté separado por la barrera de la 
mente, que la imagen que hemos 
creado de nosotros mismos, y la ima-
gen externa que también hemos 
creado nosotros, se funda en el infi-
nito donde no existe imagen definida, 
donde existe la totalidad del ser, 
donde existe el seno de la creación. 

 
Siempre que utilizamos una téc-

nica, estamos esforzando la mente 
hacia una dirección determinada, y la 
dirección determinada siempre cho-
cará, naturalmente, con todas las 
técnicas establecidas en el mundo, 
que de una u otra manera se aparten 
de la imagen que tenemos formada de 
la propia meditación, y existe dentro 
de la meditación un campo conflic-
tivo. ¿Qué ocurre con las creencias? 
¿Qué ocurre con las filosofías y las re-
ligiones? Todas ellas se creen de-
positarias de la verdad, y están tan 
convencidas de que tienen la verdad, 
y esta verdad se ha convertido en una 
imagen tan exageradamente condi-
cionante que todas aquellas personas 
que están dentro de esta estructura 
tienden, sin darse cuenta, a luchar 

contra las otras estructuras, y todas 
esas estructuras, singularmente si 
son de tipo religioso, están hablando 
del mismo Dios, del mismo amor uni-
versal, y de la misma inteligencia 
suprema y, sin embargo, están lu-
chando entre sí, porque han creado 
una imagen, y ellos y la imagen son la 
misma cosa, y en tanto exista una 
imagen no puede haber creación, ni 
puede haber amor, ¿verdad? ¿Se dan 
cuenta? 

 
Entonces, la atención sobre los he-

chos, la atención sobre los propios 
sistemas, la atención sobre las pro-
pias disciplinas, la atención sobre to-
do cuanto estemos realizando, puede 
devenir negativo por completo, por 
cuanto existe dentro de nosotros un 
punto vacío dentro del cual no es po-
sible haber creación, porque estamos 
condicionados por la imagen que 
hemos creado de la propia creación, 
y hemos perdido la habilidad del 
ser. Y buscamos constantemente in-
termediarios en nuestra vida porque, 
naturalmente, para pasar del ser in-
manente al ser trascendente, vienen 
los especialistas religiosos, los espe-
cialistas meditativos, los gurús, los 
maestros; y nos dicen lo que tenemos 
que hacer, cómo debemos compor-
tarnos y cómo debemos conducirnos 
en nuestras relaciones sociales, así es 
que mecánicamente hemos dejado de 
pensar. Ya no piensa el hombre, 
piensa la imagen, piensa la estructu-
ra, piensa el sistema condicionante, y 
luego decimos: “Estoy meditando”. 
¿Se dan cuenta de la falacia de los ar-
gumentos? 

Y, sin embargo, cuando menos se 



 
 

71 

dan cuenta ustedes, están meditando, 
cuando están observando una flor, o 
escuchando una linda melodía, o 
viendo una puesta de sol, o viendo el 
verdor de un prado, sin darse cuenta 
quedan en silencio, quedan extasia-
dos. Y cuando se dan cuenta, vuelven 
a meditar, ya han perdido el éxtasis, 
porque se preguntan: ¿qué es lo que 
me sucede? Ya se ha perdido el éxta-
sis; se ha perdido ya, porque sin dar-
se cuenta crean una imagen, y han 
creado con la imagen, un punto de 
desunión entre el hombre y la Natu-
raleza. Y ustedes y yo, y todo cuanto 
existe es la Naturaleza, sin compro-
misos kármicos, sin nada que pueda 
atar nuestra mente, ni pueda condi-
cionarla. Bien mirado, ¿por qué nos 
sentimos condicionados? O ¿por qué 
tenemos que estar rígidamente den-
tro de estructuras definidas? 

 
El asunto es más serio de lo que 

ustedes pueden sospechar, porque la 
causa del conflicto social, la causa del 
miedo, la causa de toda estructura 
condicionante, es esta propia imagen 
que hemos creado del mundo que 
nos rodea y de nosotros mismos. 
¿Podemos vivir entonces sin crear 
imágenes, sin crear ideas, sin crear 
metas rígidas e inamovibles, sin bus-
car sistemas de perfección que nos 
condicionan a la larga? Sí, puede ser 
posible. Examinemos fríamente la si-
tuación. Todo cuanto sucede tiene un 
valor eterno, porque cuando deci-
mos: “Estoy aquí ahora” ¿Qué que-
remos decir exactamente? ¿Estamos 
realmente aquí y ahora? ¡Cuántas 
veces aquí y ahora, estamos lejos de 
aquí y ahora! Pues, o estamos en el 

pasado de lo que hicimos, o estamos 
pendientes de lo que haremos en el 
futuro, y aquí, sin embargo, está la 
gloria de acción. 

 
La meditación nada tiene que ver 

con el recuerdo, por lo tanto, es algo 
totalmente nuevo, es algo inédito, es 
algo impersonal, es algo insuceptible 
de condicionar por cualquier tipo de 
imagen conocida. Así, cuando uste-
des están muy atentos, cuando ob-
servan profundamente lo que ocurre 
a su alrededor y dentro de ustedes 
mismos, están meditando, están la-
brando el edificio de la propia eter-
nidad en ustedes, se están liberando 
de las condiciones del espacio y el 
tiempo, se están liberando de todas 
las imágenes construidas ahora y en 
todo el larguísimo trayecto del pa-
sado. Y cuando llega aquí el pasado, 
irrumpiendo en nuestra vida, lo con-
vertimos en un sistema de valores 
psicológicos, y decimos: “esto soy 
yo”, y el yo es la imagen deformada 
de todo cuanto fuimos, y de todo 
cuanto fue en las generaciones pasa-
das. Es decir, que cuando hablamos 
de la subconciencia racial, y del in-
consciente colectivo, estamos di-
ciendo lo que somos actualmente, 
porque estamos pendientes de lo que 
hicimos en el pasado y jamás enfren-
tamos abiertamente el presente; por 
lo tanto, como nos vemos incapaces 
de abarcar el presente en su totali-
dad, tenemos que recurrir al pasado 
con sus técnicas y con sus imágenes. 
De ahí que cuando creamos una ima-
gen, ya hemos creado una barrera 
entre el pasado y el presente, el pre-
sente deja automáticamente de fun-



 
 

72 

cionar y es el pasado quien está fun-
cionando dentro de nuestra vida. 

 

Bien, no sé si han comprendido el 
objeto más profundo de esta diserta-
ción, que luego vamos a exteriorizar 
más profundamente con sus pregun-
tas, pero, sí que hay que resaltar que 
todos, absolutamente todos, y yo no 
me excluyo tampoco, estamos vi-
viendo acumulando valores, que todo 
cuanto acumulamos en el tiempo, se 
convierte en la trampa dentro de la 
cual caeremos inexorablemente; por 
tradición, y la tradición es la grave-
dad, el peso específico de nuestra 
conciencia.  

Y, naturalmente, incapaces de go-
bernar el movimiento de la vida aquí 
y ahora, todo sistema frenante del 
pasado está aquí como una barrera 
que nos impide percibir el futuro y, 
entonces, todo el intento de salir den-
tro de este marasmo mental lo lla-
mamos meditación. Y lo que hacemos 
realmente es hacer crecer nuestra 
mente en imágenes y conceptos, por-
que ocurre que como que el presente 
va siguiendo su curso y nosotros lo 
paralizamos, entonces, todas las imá-
genes incomprendidas se acumulan 
en el presente aumentando la confu-
sión. 

 
Ya no se trata entonces sólo de re-

siduos memoriales, se trata también 
de un suma y sigue de todos los actos 
incomprendidos del presente, de to-
do cuanto pudimos hacer bien y lo 
hicimos mal, de todo cuanto pudimos 
hacer y por negligencia no hicimos, 
y esto constituye la barrera mental 

del hombre en nuestro siglo. Pero, 
¿qué ocurrirá -y voy a terminar- 
cuando estemos enfrentando muy 
honestamente el problema psicoló-
gico de nuestra vida, cuando nos 
veamos honestamente tal como so-
mos, sin aplaudirnos, pero tampoco 
sin despreciarnos, cuando estemos 
en una situación de vernos así, no 
aplaudiendo nuestros actos sino in-
cluso despreciando los actos comple-
tamente? Entonces, empezaremos a 
meditar, y veremos que la meditación 
es algo más profundo de lo que han 
enseñado hasta aquí las escuelas eso-
téricas. 

 
Y digo que la meditación es nece-

saria, y la meditación es el acto su-
premo de conciencia del hombre, y 
en esto imita perfectamente al Crea-
dor que desde el principio de los 
tiempos está meditando en su propio 
universo, está creando un mundo 
mejor para todos, siempre y cuando 
nosotros dentro de la inmanencia pa-
semos a la trascendencia y cumpla-
mos el propósito. Y ahora espero sus 
preguntas… 

 
Interlocutor. ― Quería hacer dos 

preguntas, la primera se puede defi-
nir como la atención continua en la 
vida cotidiana, según dices es la me-
ditación, entonces, esa vida cotidiana 
es la continua concentración que lle-
vamos, la aplazamos en un momento 
de descanso en nuestra vida coti-
diana, porque, naturalmente…, en-
tonces, cuando estamos sentados 
tranquilamente, relajados, esta aten-
ción, ¿dónde la tenemos? 
  



 
 

73 

  



 
 

74 

Vicente. ― ¿La atención?, ¿cuándo 
estamos sin actividad? Es que siem-
pre hay actividad, es que la forma 
más grande de actividad es cuando la 
mente está vacía. Mientras estamos 
pensando -que decimos que estamos 
meditando- la mente no está vacía, 
está traficando con imágenes, aunque 
sea la imagen del Maestro, la imagen 
de cualquier Gurú, o del propio Dios; 
estamos generando una energía que 
está de acuerdo con una imagen 
creada, o con las pretensiones de lo 
que buscamos. Pero, ¿por qué no 
aceptar también el relax como una 
forma de atención, siempre y cuando 
no exista algo, un imperativo de con-
ciencia mayor que la propia medita-
ción? Es que lo que estoy diciendo, va 
por la propia meditación. Pero, ¿qué 
ocurre con la meditación propia-
mente dicha? Que aislamos un mo-
mento del tiempo para la meditación, 
y nos relajamos, o estamos acumu-
lando valores espirituales, o lo que 
sea, pero, la vida continúa. Entonces, 
el proceso de estar atentos, puede es-
tar incluso en los momentos de dis-
tensión de la mente. Pero, ocurre, 
que cuando la mente  que está obser-
vando muy atentamente el fluir de la 
existencia, el fluir de las cosas, de los 
hechos y las circunstancias, en la 
fruición de esa atención está relajado 
completamente, entonces, es ilógico 
buscar un momento de distensión 
porque automáticamente existe una 
distensión. Y me refiero, a que si es-
tamos muy atentos, ya no habrá ne-
cesidad de separar un momento de 
nuestra vida para relajarnos, o para 
meditar, o para hacer nuestras ora-
ciones, o para contribuir a esto que 

llamamos nosotros, meditación uni-
versal. 

 
Estamos, realmente, tan dentro 

del objeto supremo de la vida, que 
nuestra mente ha perdido poder ad-
quisitivo, que es lo que le ocurre a la 
mente, no especula con valores, ni 
analiza sistemas, ni se separa de los 
demás, está viviendo, y esta vivencia 
hace que la mente deje de ser una 
partícula perdida en solitario dentro 
del gran movimiento creador, sino 
que este punto se convierta en la 
propia creación, y cuando la mente 
del observador está tan vacía de sí 
mismo que ha perdido la noción del 
yo, es cuando hay meditación, porque 
ya no es el hombre, ya es el ser tras-
cendente, se lo llame como se lo lla-
me, Dios en nosotros, o Cristo en no-
sotros, esto no tiene mucha impor-
tancia, es la vida, y la vida no puede 
confinarse en cualquier situación, di-
gamos, específica o determinada, es 
todo, es total. 

 
Una meditación total es cuando 

existe una gran atención, cuando se 
observan los hechos dándole una im-
portancia suprema. No como hace-
mos ahora, que nos divertimos y la 
mente no está atenta. Estamos mi-
rando las cosas por encima, y yo digo 
que meditar es llegar al corazón de 
todas las cosas. Y esto no puede ser 
en tanto la mente busque un resul-
tado, aunque sea el resultado de la 
propia liberación, o del contacto con 
el Maestro, que eso se produzca en el 
devenir de la Naturaleza, hay que 
aceptarlo como parte de la medita-
ción. No hay que negar nada, tam-



 
 

75 

poco hay que aceptar nada por prin-
cipio, hay que seguir el movimiento, y 
cuando estamos muy atentos, segui-
mos el movimiento. Tú me puedes 
decir, por ejemplo, que me es impo-
sible llegar a estar atento en todo 
momento, en toda situación y en todo 
lugar, no hay que preocuparse, por-
que lo que se busca realmente es la 
liberación, entonces, sin despreciar el 
trabajo de los demás que meditan, la 
persona que quiere la perfección real, 
la liberación, el movimiento, sola-
mente sabiendo que tiene la eterni-
dad por delante, no desprecia un solo 
segundo de su vida. Eso es medita-
ción. No hay que preocuparse, si hay 
un momento en que dejas de estar 
atento, vuelve sin preocuparte, sin 
esfuerzo, sin disciplina, porque en-
tonces caeríamos en el riesgo de la 
meditación rígida, y nos estaríamos 
totalmente autocastigando y di-
ciendo: esto lo hago mal, o esto no lo 
hago como yo quisiera. Pues bien, es-
to no tiene nada que ver con la reali-
dad meditativa. 

Es decir, todo el sistema de valo-
res establecido en la vida de la Natu-
raleza, y en la vida de nuestra socie-
dad humana, se basa en la competen-
cia mental, se basa en el compromiso, 
no hay amor, hay un compromiso. In-
cluso el matrimonio es un compro-
miso. ¿Hay amor en un matrimonio? 
Hay un compromiso tácito entre dos 
personas. Nos soportamos, ¿verdad? 
Somos tolerantes, y cuando decimos: 
“Soy tolerante”, es que no hay amor; 
es como aquella persona que dice: 
”Soy honrado”; si es honrado no lo 
dirá. Y si amas, tampoco lo dirás, pe-
ro tú amarás. 

También se dice, porque ahí está 
la gracia de la meditación, que aquel 
que pueda amar a una persona, tan 
profunda, tan mística y tan humana-
mente, que dentro del confín de su 
propia vida limitada, ha llegado a un 
sumum de amor, está reflejando 
dentro de su pequeña parcela hu-
mana, el amor universal. Afortuna-
damente hay este amor de la vida, de 
la Naturaleza. No lo conocemos, y 
como que no lo conocemos, no lo po-
demos practicar; pero, existe. Todos 
sabemos que existe este amor; y lo 
estamos buscando desesperada-
mente. Quizá, en el fondo de nuestras 
meditaciones con técnica, estamos 
buscando engrandecer este amor, pe-
ro yo me refiero, no a crecer poco a 
poco este amor sino a liberar al hom-
bre de lo que le separa realmente del 
amor, no que crezca en perfecciones, 
ni que crezca en facultades, sino que 
deje de crecer, que decrezca comple-
tamente, porque cuando llegue a la 
nada completa, entonces, también 
tendrá la suprema plenitud, el su-
premo éxtasis del Yo. 

Interlocutor. ― Bueno, volviendo 
otra vez a este tema, es que me gus-
taría que nos dieses una explicación 
de la importancia que tiene el hecho 
del ejercicio físico, en cuanto al de-
porte, bien entendido, en el hecho de 
que cuando realizamos el deporte co-
rrectamente, no necesita un entre-
namiento, sino que si nos concen-
tramos única y exclusivamente en el 
ejercicio físico, y así, digamos, al 
mismo tiempo liberamos gran canti-
dad de tensiones, y de otros factores 
que, digamos,  nos estructuran. 
  



 
 

76 

Vicente. ― ¿Te refieres entonces a 
la práctica del Hatha Yoga, a algún 
asana definido? 

Interlocutor. ― No, al deporte en 
general. 

Vicente. ― Todo cuanto se hace 
con atención, sin buscar los móviles, 
las causas determinantes, simple-
mente la acción en si, es meditación. 

Interlocutor. ― Yo me refiero a 
que cuando a veces hacemos un ejer-
cicio, que nos tenemos que fijar a 
cómo lo hacemos intensamente, y 
con interés, que tenemos nuestra 
mente, curiosamente, concentrada en 
este hecho, y una vez realizado este 
ejercicio, nos sentimos con un can-
sancio agradable que nos hace tener 
un relax interno y físico, que de al-
guna manera nos permite ligar más 
nuestra mente a la del Cosmos. 

Vicente. ― Aparentemente parece 
ser así, pero, es que resulta que 
cuando la persona está enfocada so-
lamente en un movimiento físico, sea 
el deporte, sea lo que sea, se olvida 
que la individualidad humana es mul-
tidimensional; y como que es multi-
dimensional, no puede ser circuns-
cripta solo al cuerpo físico, por bien 
que realice el deporte, sino que existe 
una mente que dirige y un corazón 
que está siguiendo el proceso. Es de-
cir, hay que seguir atentamente el 
desarrollo de la acción, no el desa-
rrollo de un ejercicio ¡cuidado! el 
desarrollo de la acción, porque si se 
sigue el desarrollo de la acción, el 
ejercicio será entonces perfecto. No 
cuando la atención va sobre el propio 

ejercicio, es la acción, el dinamismo 
vital de lo que es la intención que lle-
va al individuo a hacer aquello, por-
que una de las formas de describir la 
meditación, es exteriorizar la inten-
ción profunda del pensador. 

Siempre hay un móvil, hay un mo-
tivo, hay una causa dentro de todos y 
cada uno de los recovecos de nuestro 
ser. Incluso, cuando se practica un ar-
te físico, si se analiza el propósito de 
base, puede ser también una manera 
de activar el proceso creador que 
tiene lugar dentro de nuestra mente, 
dentro del propio corazón; para lle-
gar a un punto de éxtasis, de disten-
sión total. El vacío creador. Todo 
cuanto se realiza, si no llega como 
fundamento a un estado de profundo 
vacío creador, en nuestra mente hay 
algo que fundamentalmente no va de 
acuerdo con el propósito esencial de 
nuestra vida. De ahí la distensión 
que hay entre la idea como base, 
como motor, y la acción como com-
plemento. Pero, si la acción está se-
parada del intento, si hay una frac-
ción, si hay una distancia entre el de-
seo y la acción, la acción es falsa. 

Es decir, que la idea de la acción, 
aunque sea el deporte, deber ser, 
completamente, digamos, simultá-
nea.  

¿Qué es lo que ocurre cuando esta-
mos observando atentamente? Hay 
un proceso de simultaneidad en el 
tiempo. De hecho, el tiempo se va ha-
ciendo cada vez más pequeño y, sin 
embargo, el espacio se hace cada vez 
más dilatado. 
  



 
 

77 

  



 
 

78 

Interlocutor. ― No sé si podemos 
coger el deporte como un buen ejem-
plo, o como un buen sistema para in-
tuir lo que puede ser la atención con-
tinua a través de los cuerpos. 

Vicente. ― Como deporte, no como 
competición, ¿verdad? Porque cuan-
do hablamos de deporte, tenemos la 
función de un bando o de otro bando, 
y todos estamos, digamos, adheridos 
a un bando, lo cual significa que no 
hemos llegado a querer el deporte 
por sí mismo, sino que hemos asigna-
do una imagen preponderante a un 
tipo de deporte, a un tipo de club, o a 
un tipo de partido. Es decir, amar el 
deporte en sí, es una cosa, amar un 
bando es muy distinto. Me refiero a 
esto, cuando hay atención, una aten-
ción profunda e impersonal, hay 
realmente un éxtasis vital. Tiene que 
haber paz y silencio. Si en el desarro-
llo de la acción no hay paz, es que no 
hay meditación, hay distracción. Es 
decir, que incluso la técnica meditati-
va se puede convertir en un lazo que 
ate nuestra mente a la imagen del pa-
sado, y el pasado con todas sus tradi-
ciones ya está aquí, está gravitando 
sobre nuestra mente, es la gravita-
ción total de nuestra vida. Y es di-
fícil, 

¿verdad?, gobernar todos los re-
cuerdos, las tradiciones, las memo-
rias, todo cuanto fuimos. Estamos 
enfrentando actualmente, una reali-
dad nueva totalmente, una realidad 
que no pertenece al yoga en sí, per-
tenece al individuo si puede liberarse 
del yoga casi, vamos más allá del yo-
ga. Un mundo donde no exista otra 
cosa que acción, una acción que ven-
ga producida, no por un análisis, y 

que como producto del análisis surja 
un sistema, una estructura, un par-
tido, o un conjunto de deportes, sino 
que sea una cosa natural y armo-
niosa. Y eso lo podemos hacer todos, 
estar atentos es fácil, hay que estar 
atentos. 

 
Atención es escuchar con las dos 

orejas, y ver con los dos ojos, y esto 
muy sencillamente. No podemos es-
cuchar con una sola oreja, y con la 
otra oreja fijar barreras, o decir: “No 
estoy de acuerdo con esto, o estoy de 
acuerdo”, porque en el momento en 
que una oreja esté con el tema de la 
otra, se pierde la atención. Lo mismo 
sucede con la mirada, con la vista y, 
naturalmente, la deformación de los 
sentidos gravita sobre la mente, y en-
tonces se crea una imagen. 

Cuando estamos muy atentos, ve-
mos el valor en sí, no la idea de cómo 
es aquello. No podemos ver un árbol 
y decir: “Está contrahecho”, o “el fru-
to de este árbol no me gusta porque 
es de otro color que el que yo prefe-
riría”. Podemos contemplar un árbol 
tal cual es, sin buscar definiciones, 
sin conclusiones mentales. Un poco, 
jolgoriamente, podíamos decir, ¿po-
demos contemplar una escoba sin 
pensar en el barrer? Y son cosas sen-
cillas que podemos hacer. No pode-
mos ver un objeto sin asociarlo a una 
acción. No vemos nunca el objeto en 
sí, y tampoco vemos la persona en sí, 
vemos un proceso, una continuidad 
de proceso, una continuidad de me-
morias, y a esto le llamamos meditar, 
a una acumulación de memorias en el 
tiempo. 

Si nos vemos tal cual somos, y tal 



 
 

79 

cual somos nos reconozcamos com-
pletamente, sin aplaudirnos ni con-
denarnos, habrá en el mundo una 
nueva orientación psicológica, habrá 
un nuevo poder en nuestra vida. 

 
Es decir, que la vida es muy senci-

lla y la estamos complicando. Traten 
de separar las memorias de la vida y 
verán que es muy distinta la vida ac-
tual a como nosotros la hemos consi-
derado hasta aquí, o a nuestros her-
manos, a nuestra familia; con una 
nueva visión, tratando de compren-
der ocultamente el sentido de las co-
sas, lo cual sólo es posible cuando es-
tamos muy atentos, cuando obser-
vamos muy profundamente. Enton-
ces, se produce el milagro, nos reco-
nocemos en el otro, y aún en las pe-
queñas partículas de la vida de la Na-
turaleza; en el canto del pájaro, o en 
la nube del cielo. Estamos allí, aquí y 
ahora. No nos perdemos en conclu-
siones, ni en interrogantes. Cuando 
interrogamos, estamos realmente 
atándonos al pasado. Es decir, pode-
mos vivir sin preguntar. Esto es duro 
de aceptarlo, porque el hombre es un 
interrogante abierto al Cosmos. Pero, 
yo hablo a los espíritus…, a aquellos 
que quieran arrebatar el cielo por la 
violencia, no la violencia de la rigidez 
de lo conocido, sino de la audacia del 
buscador, que no esté de acuerdo con 
todo cuanto sucede, que esté más allá 
y por encima del prejuicio religioso, 
económico, político, o como sea. Ver-
nos aquí y ahora… [Corte de so-
nido]…cuanto hagamos, tiene sus re-
percusiones cósmicas. 

 
 

Es decir, que el hombre es muy 
importante, más de lo que creen, es el 
centro de la creación. El 4º Reino es 
el objeto preponderante ante los ojos 
de la Divinidad. Y las humanidades 
de todos los sistemas son las que ri-
gen los desplazamientos de la con-
ciencia, de lo individual a lo cósmico. 
Por tanto, hay que darle un nuevo én-
fasis al hombre, -al ser humano me 
refiero- para, de esta manera, llegar a 
un punto en que no tengamos nece-
sidad de hablar del amor, ni de la 
honradez, ni de la honestidad, ni de 
las virtudes cardinales, ni tampoco 
de los defectos, de los prejuicios, ni 
de todos los fenómenos que vienen a 
causa de las propias limitaciones. 

 
Cuando se ven las cosas tal cual 

son y el hombre no aplaude ni con-
dena, entonces, se produce el mila-
gro, entonces, la paz viene a nosotros, 
la mente se disuelve, es el recep-
táculo entonces de los pensamientos 
madre, de los arquetipos creados por 
la propia Divinidad, piensa en unas 
proporciones muy distintas de las 
conocidas.   Pero, para pensar a la al-
tura de Dios, hay que dejar la mente 
también como un instrumento muy 
afinado para la mano de Dios. Hay 
que tener la mente muy escasamente 
desarrollada de cosas humanas y 
muy altamente capacitada para ab-
sorber los valores divinos, y esto solo 
es posible cuando la mente está si-
lenciosamente vacía, estática por 
completo, serenamente expectante 
ante esta realidad que está produ-
ciéndose constantemente desde el 
principio de los tiempos, aquí y aho-
ra. 



 
 

80 

Leonor. ― Esto viene a decir que 
es como el poder ser dentro del no-
ser. Pero, para esta atención tan 
tremenda, hay que dejarse guiar en la 
espontaneidad de cada uno de los ni-
veles en los cuales nos movemos. Ha 
de existir una espontaneidad psico-
lógica para ver y no juzgar; y para ac-
tuar en cada momento de la vida; 
profesionalmente, en la vida coti-
diana, sin juzgar, pero hay que ac-
tuar; y para actuar hay que tener, 
cuando menos, esta espontaneidad, 
toda la plenitud de lo que antes ha-
bías mencionado de la mente. Creo 
yo. 

 

Vicente. ― ¿Cómo puede haber es-
pontaneidad, si la mente no está va-
cía? Dense cuenta. La persona sola-
mente es espontánea, es pura y libre, 
cuando no hay nada en su mente, 
cuando está libre por completo del 
conflicto de decidir, del conflicto de 
la elección; la elección entre esto y 
aquello. Cuando estamos dentro del 
proceso de elegir, no somos espontá-
neos, tenemos que utilizar el discer-
nimiento, ¿verdad? Esto va bien, o 
esta va mal. Y mientras estamos dis-
cerniendo ¿dónde está la verdad? 
Porque el discernir, según el nivel, se 
puede equivocar. Por lo tanto, el pro-
pio discernimiento se puede conver-
tir en otra trampa.  

No puede haber espontaneidad 
cuando estamos eligiendo un camino, 
o estamos diciendo sí o no; o esto me 
gusta, o esto no me gusta. Estamos 
eligiendo simplemente. 

 
Bien, entonces, digo: ¿Podemos vi-

vir sin elegir, sin estar en el conflicto 

de los opuestos?  
Debe haber en nuestra vida un 

momento de silencio total dentro del 
cual la elección se produzca espontá-
neamente, como dice la señora, pero, 
si hay espontaneidad, producto de un 
vacío creador, que es producido a su 
vez por una gran atención, entonces 
sí hay un éxtasis en la acción, y a esto 
lo llamo oportunidad, o espontanei-
dad, porque, entonces, la mente está 
libre del conflicto de las decisiones.  

 
Solamente elige la mente competi-

tiva, la mente analítica, la mente que 
busca un resultado definido, la mente 
que busca espectacularidad, la mente 
que ha creado una meta rígida allá en 
lontananza, ¿verdad?  

 
Pues bien, cuando todo esto ha si-

do disuelto, hay una espontaneidad 
natural. Es decir, que somos espon-
táneos cuando realmente estamos 
muy atentos, no son reacciones au-
tomáticas, como hace el cuerpo, por 
ejemplo, que es automático en sus 
reacciones. Cuando hablamos del Yo, 
lo suponemos en un nivel dentro del 
cual el automatismo del cuerpo se 
convierte en espontaneidad, y a esa 
espontaneidad se le puede denomi-
nar también meditación, una medita-
ción constante que lleva a la realiza-
ción, a la plenitud, a la paz, al amor, 
como ustedes quieran, pero, no para-
liza el movimiento, está siguiendo el 
movimiento. Y la perfección, cuando 
la buscamos como una meta, ya ha 
perdido todo su significado, pero, 
cuando la perfección la consideramos 
presente aquí y ahora, siempre so-
mos perfectos en tanto estemos aten-



 
 

81 

tos.  
 

  



 
 

82 

Y ahora, dirán ustedes: “Voy a 
pensar sobre lo que ha dicho el Sr. 
Beltrán”, porque en el momento en 
que ustedes digan: “Voy a pensar en 
lo que ha dicho el Sr. Beltrán”, ya 
han perdido todo el éxtasis de la 
realidad, de lo que estamos viviendo 
juntos. No se acuerden ya jamás de 
esto. Vayan siguiendo la vida así, 
porque de esta manera siempre exis-
tirá en ustedes la creatividad, ya no 
será una idea del Maestro o del Sr. 
Beltrán, o de cualquier otra persona 
que ustedes consideren capacitado 
para dar algún consejo de ese tipo, 
sino que constantemente vivirán sin 
necesidad de recuerdos. Y cuando us-
tedes vayan aprendiendo, sin crear 
memorias, entonces, la paz se adue-
ñará del ánimo, y la mente vacía será 
un depósito supremo de espontanei-
dad, no automatismo sino algo supe-
rior al automatismo del cuerpo, será 
la realidad sin fronteras que conduce 
a la liberación total. Y, repito, cuando 
hablo de la liberación total, me re-
fiero exactamente a cuando estamos 
firmemente asidos al movimiento li-
berador, no cuando lo estamos con-
dicionando a través de alguna meta 
definida, porque en el momento en 
que creamos una meta, automática-
mente dejamos de pensar creadora-
mente, entonces, caemos en la meca-
nización técnica de la meditación, y 
ya no meditamos, ya hemos perdido 
la fruición, el éxtasis, la realidad; y 
volvemos al no-Yo memorial. 

 
No sé si es muy difícil, se trata más 

de vivirlo que pensarlo. Si el corazón 
dice sí, es que es verdad, porque us-

tedes, todos, han vivido momentos de 
silencio, no provocados, espontá-
neos, han sido como pequeños re-
lámpagos en una noche oscura, fúl-
gidos, rápidos, pero han permitido 
ver una etapa suprema de nuestra 
vida. La acumulación sin sentido 
acumulativo de valores temporales, 
de los pequeños haces de los relám-
pagos de silencio en nuestra vida, se 
convertirá en el vacío creador de 
nuestra mente. 

 
Todos podemos realizarlo, no per-

tenece a una hueste de personas su-
perdotadas, es sencillo el proceso. No 
exige mecanismos ni adaptación téc-
nica. Solamente requiere estar aten-
tos, lo que no hacemos nunca. Y 
cuando estamos meditando en cual-
quier dirección, y hemos separado un 
momento de esta vida eterna, y de-
cimos: “Voy a meditar”, quiere decir 
que hemos separado un momento del 
eterno-ahora para ir a meditar, bus-
cando una meta rígida. 

 
¿Un poco de meditación, ahora? La 

meditación es el silencio… 
OM OM OM    
  OM OM OM 
Muchas gracias. 

 
      Conferencia de Vicente Beltrán Anglada

    28 de Noviembre 1982

     Digitalizada por el Grupo de Trans-

     cripción de Conferencias (G.T.C.) 1

    de Diciembre de 2012

 
https://www.maestrotibetano.es/In-
dice-Descargas-Vicente-Beltran.pdf 
 

  

https://www.maestrotibetano.es/Indice-Descargas-Vicente-Beltran.pdf
https://www.maestrotibetano.es/Indice-Descargas-Vicente-Beltran.pdf


 

 

 
 

CUADERNO ESOTÉRICO VBA  

LA ARMONÍA SECRETA Y MAGÍCA DE 
LAS ESFERAS 

 

Cuando en los profundos tratados místicos se nos habla de la “Luz cósmi-

ca” o de la “Música de las Esferas”, se nos está informando en realidad de una 

entidad psicológica de infinitas proporciones que está manifestándose kármi-

camente en el seno de una familia cósmica y en un ambiente social de Dioses.  

Así, uno de los grandes secretos a revelar en la Iniciación es el de iluminar 

la conciencia sobre la íntima y misteriosa vinculación existente entre aquel 

ambiente social de dioses y el ambiente social humano y sobre las formas 

geométricas sobre el cual se fundamenta la ley de evolución. La relación exis-

tente entre los siete planos del sistema solar y las siete esferas de SHAMBALLA 

serán evidentes a medida que prosigamos nuestros estudios e investigaciones. 

“EXTRACTOS LIBRO VBA” 



 

 

Contenido del cuaderno 

1. LAS ESFERAS DE SHAMBALLA 85 

1.1. Las siete esferas del reino de Shamballa 85 

1.2. La primera esfera de Shamballa 85 

1.3. La tercera esfera de Shamballa 86 

1.4. La cuarta esfera de Shamballa 86 

2. LA MÚSICA DE LAS ESFERAS 88 

2.1. La música de la paz 88 

2.2. La música de los siete pétalos 88 

2.3. La música de la luz cósmica 88 

2.4. La música del logo planetario 89 

2.5. La música de la enseñanza esotérica 89 

3. EL MOVIMIENTO DE LAS ESFERAS 91 

3.1. El equilibrio de las esferas 91 

3.2. Las esferas de evolución 91 

3.3. Corrientes de vida dévica 92 

4. LAS ESFERAS MAS ELEVADAS 93 

4.1. Las esferas y la astrología 93 

4.2. Las brillantes esferas ígneas 93 

4.3. Las tres infinitas esferas de fuego 94 

 

  



 

 

1. LAS ESFERAS DE SHAMBALLA 

Dentro de la infinita complejidad de actividades 

que tienen lugar en cualquiera de las Esferas de 

SHAMBALLA, hay tres que sintetizan para la humani-

dad en su conjunto, los Propósitos y Designios de SA-

NAT KUMARA:  

 La Neutralización del Mal Cósmico.  

 La Estimulación de las Simientes del Bien planeta-

rio.  

 El Cumplimiento del Karma en la extensión del 

“círculo-no-se-pasa” del planeta. 

1.1. LAS SIETE ESFERAS DEL REINO DE SHAMBALLA 

Las siete esferas de Shamballa Son las Siete Aveni-

das de contacto del Logos planetario con todo cuanto 

existe dentro y fuera del ámbito planetario. Cada una 

de estas Esferas está regida por un glorioso y esplen-

dente ARCÁNGEL, de categoría espiritual superior a la 

de los CHOHANES de RAYO. Representa en la extensión 

de la Esfera planetaria a su cargo… 

ESFERA   CUALIDAD  

ARQUETIPO 

ÁNGEL REGENTE ÁNGELES DEL REINO  

Ádica   Voluntad   SHIVA   SEÑORES DEL DESIGNIO  

Monádica  Amor    VISHNU   ÁNGELES DEL PROPÓSI-

TO  

Atmica  Inteligencia   BRAHMA   ÁNGELES DE LAS IDEAS  

Búdica  Armonía   INDRA   SEÑORES DEL DISEÑO  

Mental  Verdad   AGNI    AGNISVATTAS  

Astral   Bondad   VARUNA   AGNISURYAS  

Física   Belleza   KSHITI   AGNISCHAITAS  

 

1.2. LA PRIMERA ESFERA DE SHAMBALLA 

La Primera Esfera de Shamballa La Esfera Ádica 

Como lógicamente se comprenderá, a medida que se 

asciende por la escala de valores jerárquicos en la vi-

da de la Naturaleza, más difícil le resulta al investiga-

dor esotérico extraer conclusiones concretas o intelec-

tuales acerca de las actividades que se realizan en las 

más elevadas Esferas de SHAMBALLA.  

 

 

 



 

 Tan sólo utilizando la intuición y la clave mágica 

de la analogía es posible extraer algunos significados 

místicos, muy levemente comprensibles a la más ele-

vada percepción mental. Con respecto a esta última 

Esfera, la primera dentro del orden evolutivo de 

SHAMBALLA y la más elevada jerárquicamente hablan-

do, podemos decir que se corresponde con el Centro 

Coronario o Chakra SAHASRARA, del SEÑOR DEL MUN-

DO, siendo éste el lugar más secreto, profundo e in-

cluyente del planeta... 

 

1.3. LA TERCERA ESFERA DE SHAMBALLA 

La Tercera Esfera de Shamballa La Esfera Átmica 

Se la denomina esotéricamente “La Esfera del Propósi-

to Revelado” ya que expresa subjetivamente los De-

signios de SANAT KUMARA con respecto al planeta Tie-

rra. En su segundo subplano se halla místicamente 

ubicada la CÁMARA DE CONCILIO PLANETARIO, donde 

únicamente pueden penetrar los Altos Dignatarios y 

grandes Entidades planetarias y extraplanetarias que 

componen el CONSEJO PRIVADO DEL GRAN SEÑOR. Ta-

les son, en orden de jerarquía espiritual, las Entidades 

que componen el GRAN CONCILIO DE SHAMBALLA: 1. 

SANAT KUMARA, el Señor del Mundo, encarnación físi-

ca y representante directo del Logos planetario del 

esquema terrestre. 

1.4. LA CUARTA ESFERA DE SHAMBALLA 

En realidad, el Misterio total de SHAMBALLA sólo 

está al alcance del propio SANAT KUMARA y de los Seis 

BUDAS DE ACTIVIDAD, tres esotéricos y tres exotéri-

cos, que representan aquí en la Tierra, junto con el 

SEÑOR DEL MUNDO, “la Séptuple Gloria” o séptuple 

Misterio del Logos planetario, el HOMBRE CELESTIAL 

de nuestro esquema terrestre, Uno de los SIETE ESPÍ-

RITUS ANTE EL TRONO DE DIOS. De todo cuanto esta-

mos afirmando con respecto a las siete Esferas de 

SHAMBALLA, se puede deducir, sin embargo, un hecho 

místico de la más elevada trascendencia, y es el que 

está relacionado con la cuarta Esfera y muy definida-

mente con su cuarto nivel, aquel que muy intenciona-

damente hemos definido como CORAZÓN MÍSTICO DE 

SANAT KUMARA. 



87 
 

 

 La relación existente entre los siete planos del sistema 
solar y las siete esferas expresivas de SHAMBALLA serán 
evidentes a medida que prosigamos nuestros estudios e 
investigaciones.  
 
El lector atento y apercibido se preguntará, sin duda, 
singularmente en lo que hace referencia al contenido 
histórico, psicológico y místico de las Esferas de SHAM-
BALLA, cómo es posible “tener acumuladas tantas cosas, 
tantos hechos y tantas situaciones” en el interior de sus 
ocultos Santuarios, pues, de acuerdo con la lógica inte-
lectual, todas aquellas formas, sea cual fuere su grado 
de sutilidad, sumadas en su totalidad, deberían superar 
con amplitud la capacidad de contención de aquellas 
misteriosas cuevas o Estancias ocultas denominadas eso-
téricamente “AULAS DEL CONOCIMIENTO”, “AULAS DE 
LA SABIDURÍA” y “AULAS DE LA CÓSMICA OPORTUNI-
DAD”.  
 
SHAMBALLA, la Morada del SEÑOR DEL MUNDO, es el 
Centro más íntimo e incluyente del planeta, la más se-
creta y misteriosa de las siete Esferas que constituyen 
el contenido planetario. Es el Centro vital, coordinador, 
organizador y ejecutor de las decisiones del Logos pla-
netario con respecto a Su esquema terrestre del cual 
nuestro planeta en su totalidad constituye la expresión 
más densa.  

 

Hay que tener en cuenta, sin embargo, que cada una de 
estas siete Esferas es la proyección o reflejo de alguno 
de los siete Planos del Sistema solar estudiados en el 
capítulo anterior.  
 
Así, cuando en el devenir de este estudio sobre SHAM-
BALLA hagamos referencia a la séptima Esfera, la más 
periférica dentro del “círculo-no-se-pasa” planetario, 
estaremos considerando en realidad aquella parte den-
tro del Plano físico solar que nuestro Logos planetario 
“ha absorbido” -utilizando aquí una muy correcta ex-
presión- para poder manifestarse a través del planeta 
físico llamado Tierra...  

 

 



88 
 

 

 

 2. LA MÚSICA DE LAS ESFERAS  

2.1. La música de la paz  

Tal como se halla escrito en uno de los Libros Sa-

grados de la Logia, ...“hay una paz que a toda com-

prensión trasciende, es la Paz de los Maestros, de 

AQUÉLLOS que moran en lo eterno”. Una ligera brisa 

de esta paz, insuflada en el corazón del discípulo por 

la Voluntad del Maestro en momentos de dramática 

tensión crea las requeridas condiciones de serenidad 

mental y estabilidad emocional para poder soportar 

sin desfallecer, las más arduas pruebas y duras disci-

plinas de la vida personal. Es muy frecuente así, el 

éxtasis de la contemplación en los momentos de sole-

dad más profunda. Se trata de un silencio de paz en-

tre dos sonidos de crisis. El resultado es “visión” y sus 

consecuencias inmediatas son el estímulo y la fuerza 

para seguir hollando el Sendero hacia la Meta. La Paz 

es el poder dinámico que produce el equilibrio del 

Universo. Su expresión en el mundo universal del so-

nido, es la música de las esferas... 

2.2. La música de los siete pétalos 

Esotéricamente se nos dice que el Universo “en el 

cual vivimos, nos movemos y tenemos el ser”, con-

templado con la visión de algún elevado RISHI, apare-

ce como una maravillosa Flor de SIETE Pétalos, cada 

uno de los cuales con su propio y distintivo color. Ex-

tendiendo esta idea en alas de nuestra fantasía po-

dríamos imaginar que el Olfato de Aquella excelsa En-

tidad cósmica puede oler la fragancia de la Mística 

Flor Universal, el perfume que emana de sus cualida-

des inmortales, e incluso que el Aliento vivificador de 

aquellas inmensas soledades cósmicas llevará a los 

afinados oídos del Gran RISHI, el Canto particular que 

emite cada uno de los sagrados Pétalos produciendo 

aquellos místicos Sonidos esotéricamente cualificados 

como “MÚSICA DE LAS ESFERAS”. 

2.3. La música de la luz cósmica 

Así, cuando en los profundos tratados místicos se 

nos habla de la “Luz cósmica” o de la “Música de las 

Esferas”, se nos está informando en realidad de una 

 
 



89 
 

Entidad psicológica de infinitas proporciones que está 

manifestándose kármicamente en el seno de una fa-

milia cósmica y en un ambiente social de Dioses. Así, 

uno de los grandes secretos a revelar en la Iniciación -

de la cual nos ocuparemos oportunamente- es el de 

iluminar la conciencia sobre la íntima y misteriosa 

vinculación existente entre aquel ambiente social de 

dioses y el ambiente social humano y sobre las formas 

geométricas a que da lugar el principio de Jerarquía 

Espiritual sobre el cual se fundamenta la ley de evo-

lución.... 

2.4. La música del logo planetario  

La belleza de los Arquetipos captados del Cosmos 

por la potencia invocativa de los grandes Magos pla-

netarios o incorporados, siguiendo misteriosas aunque 

muy claramente definidas líneas de luz, en las formas 

o símbolos expresivos de los reinos, las razas y la to-

talidad de las especies, constituye el nervio vivo de la 

Magia Organizada, y cuando esotéricamente se nos 

habla de “la Música de las Esferas”, se trata de repre-

sentar simbólicamente la NOTA o el TONO caracterís-

tico emitido por el Logos planetario, para ser recono-

cido como Entidad creadora en las áreas infinitas del 

Ambiente Social de los Dioses". 

2.5. La música de la enseñanza esotérica 

La Paz, tal como la experimentan Aquellos que vi-

ven en lo eterno, es inconcebible para la mente hu-

mana. Es el propio impulso de la vida infinita del Lo-

gos Solar, expresada a través de todos Aquellos que 

pueden responder a la tremenda magnitud de su pro-

pósito universal.  

Hablar de paz, respecto al hombre, es referimos a 

un proceso de expansión espiritual con pleno conoci-

miento, de causa. De ahí el énfasis que se presta en 

la enseñanza esotérica al espíritu de investigación y a 

la constante observación de los hechos que suceden a 

nuestro alrededor y por doquier.  

El proceso constante de investigación y la discipli-

na personal que a ella conduce, orientan las activida-

des del aspirante espiritual por las sagradas rutas del 

propósito interno y hacia el mundo de las causas ori-

ginales. 



90 
 

  Deberemos confiar mucho, por tanto, en la capaci-

dad intuitiva de nuestra conciencia y en la profundi-

dad y persistencia de nuestras investigaciones. De to-

das maneras, se halla ahí, en esta idea, una explica-

ción esotérica de aquel fenómeno cósmico definido 

ocultamente como Música de las Esferas, la cual sólo 

puede ser oída por los grandes Iniciados del Sistema. 

Los oídos mortales del ser humano sólo pueden escu-

char algunas de las notas de aquella mágica sinfonía, 

las cuales se traducen en la música que nos cautiva, 

sensibiliza y deleita. 

 

Así, cuando en los profundos tratados místicos se nos 

habla de la “Luz cósmica” o de la “Música de las Esfe-

ras”, se nos está informando en realidad de una Enti-

dad psicológica de infinitas proporciones que está 

manifestándose kármicamente en el seno de una fa-

milia cósmica y en un ambiente social de Dioses. Así, 

uno de los grandes secretos a revelar en la Iniciación -

de la cual nos ocuparemos oportunamente- es el de 

iluminar la conciencia sobre la íntima y misteriosa 

vinculación existente entre aquel ambiente social de 

dioses y el ambiente social humano y sobre las formas 

geométricas a que da lugar el principio de Jerarquía 

Espiritual sobre el cual se fundamenta la ley de evo-

lución... 

 

La belleza de los Arquetipos captados del Cosmos por 

la potencia invocativa de los grandes Magos planeta-

rios o incorporados, siguiendo misteriosas aunque 

muy claramente definidas líneas de luz, en las formas 

o símbolos expresivos de los reinos, las razas y la to-

talidad de las especies, constituye el nervio vivo de la 

Magia Organizada, y cuando esotéricamente se nos 

habla de “la Música de las Esferas”, se trata de re-

presentar simbólicamente la NOTA o el TONO carac-

terístico emitido por el Logos planetario, para ser re-

conocido como Entidad creadora en las áreas infinitas 

del Ambiente Social de los Dioses...  

 

 

 



91 
 

3. EL MOVIMIENTO DE LAS ESFERAS 

De la misma manera que el estudio de un rayo 

de sol puede darnos una idea del sol, por cuanto 

sus cualidades se expresan a través de todos y cada 

uno de sus rayos, así nosotros humildes aspirantes 

en el Sendero espiritual, reconstruíamos dentro de 

nosotros, por efecto de aquellos momentos solem-

nes de paz, la Paz infinita de lo eterno y escuchá-

bamos dentro de nosotros algunos de los mágicos 

sonidos, que trasmiten al oído espiritual, las esfe-

ras en movimiento dentro y más allá del círculo-no-

se-pasa de nuestro Universo. 

3.1. EL EQUILIBRIO DE LAS ESFERAS 

Al referirme a la Paz que nos confería el Maes-

tro con su divina intercesión, debemos decir que 

éramos conscientes de que aquella Paz, no era tan-

to un fruto de nuestra elevación espiritual, como 

un testimonio vivo de la compasión del Maestro.  

El hecho que por su mediación viviéramos la 

paz, no implicaba la paz profunda de vida, nacida 

de la fusión o unión infinita con el principio de paz, 

sino un reflejo de la Paz del Maestro que a su vez 

era un punto de confluencia de la Paz y del equili-

brio de las esferas en movimiento.  

Que esta paz, siquiera refleja, nos allegara vi-

sión y el desarrollo efímero de ciertas cualidades 

espirituales, como el poder de penetrar en la raíz 

de cualquier cosa o hecho, o de “oír la música de 

las esferas”, no implicaba que debíamos dejar de 

luchar contra nuestros problemas. 

3.2. LAS ESFERAS DE EVOLUCIÓN   

Una efusión de luz, de amor y de poder de in-

calculable magnitud está llegando a la Tierra pro-

veniente de la gran Constelación de Acuario, “cuyas 

estrellas brillan más para nosotros que para ellas 

mismas”. (Del libro de los Iniciados, haciendo refe-

rencia a la época planetaria que empezamos a vi-

vir).  

La tendencia de la Naturaleza, en todos sus ni-

veles vibratorios y en todas sus esferas de evolución, 

 

 

 



92 
 

es hacia SÍNTESIS, el poder indescriptible que debe 

crear el sentimiento de unidad dentro del corazón 

humano. SÍNTESIS tiene un significado profundamente 

espiritual y está relacionada con la Vida mística de 

SHAMBALLA y con el Fuego eléctrico del Señor del 

Mundo....  

3.3. CORRIENTES DE VIDA DÉVICA 

Grandes poderes cósmicos gravitan hoy sobre la 

Tierra. Una de estas potentísimas energías, canaliza-

das por aquel Gran Ser que esotéricamente definimos 

como “El Avatar de Síntesis”, está actuando constan-

temente sobre el Centro planetario de Shamballa, el 

Centro en donde la Voluntad de Dios es conocida. 

Otra de estas grandes corrientes de energía, prove-

niente del Gran Sol SIRIO, está actuando preferente-

mente sobre la Jerarquía de Maestros e Iniciados, el 

Centro planetario del Amor de Dios, a través de una 

esplendente Entidad espiritual que en términos del 

Ashrama llamamos “El Espíritu de la Paz”.  

Otra corriente menor, aunque no menos impor-

tante, proveniente asimismo del gran impulso acua-

riano, enlaza Shamballa con la Humanidad, el Centro 

planetario donde Dios ejercita Su Inteligencia Creado-

ra, vivificando el centro espiritual más elevado en 

muchos seres humanos y actuando definidamente en 

ciertos niveles específicos de la Naturaleza, desper-

tando allí y poniendo en actividad “ciertas corrientes 

de vida dévica” relacionadas con el fuego creador 

que brota de las entrañas de la Naturaleza y que los 

esoteristas denominan “Fuego serpentino o de Kunda-

lini”, que ha de desarrollar en muchos seres humanos 

los centros superiores de su constitución etérica, psí-

quica y espiritual y prepararles para el gran Misterio 

de la Iniciación. 

Los Devas de jerarquía espiritual superior, que 

salvaguardan los misterios contenidos en cada una de 

las demás Esferas de SHAMBALLA y son misteriosos 

portadores del Fuego iniciático. Del primero y segun-

do tipo de Guardianes se habla mucho en las leyendas 

místicas del pasado y en las grandes tradiciones popu-

lares que suelen ser fieles exponentes, bajo sus apa-

rentemente inocentes simbolismos de grandes verda-

des espirituales. Dan también fe de ello las narracio-

nes y experiencias de los nativos del Tíbet. 



93 
 

 
 4. LAS ESFERAS MÁS ELEVADAS 

Será la presión del futuro actuando en el presen-

te lo que motivará la traslación del estudio a esferas 

más elevadas que las convencionales existentes. Ha-

blando en un sentido muy esotérico podría decirle 

que la Astrología, lo mismo que cualquier otra cien-

cia de los hombres, debe pasar del estudio del Cuer-

po al del alma y del estudio del Alma al del Espíritu, 

pues hay tres clases de Astrología: una Convencional, 

otra Esotérica y otra de infinita trascendencia que 

podríamos denominar Jerárquica. Hablando en tér-

minos más concretos Podríamos decir que hay una 

Astrología del Pasado, otra del Presente y otra del 

Futuro.  

4.1. Las esferas y la astrología  

Actualmente, y salvo muy dignas excepciones, el 

campo de estudio de la Astrología es muy convencio-

nal y abarca sólo aquellas cualidades, aquellos he-

chos y aquellas situaciones que pertenecen al aspec-

to personal del hombre, cuya estructura pertenece 

todavía al pasado. El estudio psicológico del Alma 

atraerá como consecuencia la visión astrológica del 

presente, es decir, la Astrología Esotérica, y cuando 

el campo de estudio del ser humano traslade o pola-

rice su atención al Reino de la Mónada o del Espíritu, 

entonces se estudiará la Astrología Jerárquica. Como 

comprenderán, el tema es muy complejo y precisaría 

para su completo desarrollo una mente excepcional 

que todavía no poseemos... 

4.2. Las brillantes esferas ígneas  

En el séptimo subplano, el más elevado del Plano 

mental, pueden ser contactadas por los altos Inicia-

dos las Formas de los Señores AGNISHVATTAS que 

centralizan en Sus exaltadas Vidas la Voluntad del 

Creador para los tres mundos de experiencia kármi-

ca, el mental, el emocional y el físico. Pueden ser 

percibidos también "los átomos permanentes" menta-

les que utilizan las Mónadas espirituales humanas pa-

ra "descender" vía el SUTRATMA, o Hilo de la Vida, a 

los mundos inferiores.  

 

 
 



94 
 

AULA DE INVESTIGACIÓN 

Todos los libros y todas las conferencias en un fichero 
único para poder realizar búsquedas por áreas o temas 
concretos. Por ejemplo: serena expectación, kamaloka, de-
vachan, ángel solar, reglas básicas Agni Yoga, OM, AUM, 
atención, el silencio, la iniciación, el sentido de la vida, 
transmutación, éter primordial, Alkahest, taumaturgia, etc. 
Pagina Asociación VBA 
 

La visión de tales átomos permanentes constituye 
una experiencia única para el investigador esotérico 
cualificado -un Iniciado de la Tercera Iniciación-, pu-
diendo observarlos como brillantes esferas ígneas de 
un poder radiactivo –utilizando aquí una locución 
científica correcta- o de energía cualificada que 
forma parte del Fuego Creador de la propia Divinidad 
por medio de los altos Regentes AGNISHVATTAS. Di-
chos REGENTES "avivan la visión y permiten penetrar 
en los Altos Designios del Señor", que en el Plano 
mental del Sistema comienzan a tener para el osado 
investigador un pleno e inteligente significado.  

4.3. Las tres infinitas esferas de fuego   

Si pudiésemos expresar gráficamente la Forma 
del Gran Señor del Fuego lo haríamos en forma de 
Tres infinitas Esferas de Fuego; la del centro, repre-
sentando Su naturaleza Eléctrica o cósmica más ele-
vada, la Esfera intermedia, que sería la representa-
ción de Su Corazón interno dotando de vida cons-
ciente a todo el Universo y la Esfera, que represen-
tada la superficie de este vasto esquema de Fuego, 
constituiría la expresión más objetiva de Su Fuego 
Creador, dotando de vida física a todas las formas 
creadas, ordenando de esta manera el proceso de la 
evolución cíclica del Sistema Solar entero. Y, sin 
embargo, pese a Su tremenda y exaltada evolución, 
el Dios AGNI es solamente el Vehículo Mental de la 
Divinidad, el Instrumento Sagrado del que se vale pa-
ra infundir Vida, Conciencia y Forma a todas las Mó-
nadas espirituales que "viven, se mueven y tienen el 
Ser" en este Universo. Llegados a estas conclusiones, 
podríamos establecer el siguiente cuadro de analo-
gías: 

FUEGO CUALIDAD RELACIÓN PLANE-
TARIA 

A DESARROLLAR 

Cósmico Eléctrico SHAMBALLA Síntesis 

Solar Pránica JERARQUÍA Intuición 

Kundalini Material HUMANIDAD Intelecto 
 

 

 
 
 

https://www.asociacionvicentebeltrananglada.org/aula-investigacion-libros-conferencias/
https://www.asociacionvicentebeltrananglada.org/aula-investigacion-libros-conferencias/


95 
 

 
 

 

  

 
https://es.pinterest.com/pin/12877548932629230/ 

  

 

 

 

 

 
  

Sabiduría Antigua 
Juan Ramón González Ortiz 



 

96 

¿Quién fue el filósofo PROCLO? 

Juan Ramón González Ortiz 

 

Fue el gran Ammonio Saccas el 

fundador en Alejandría de la escuela 
neoplatónica, cuya línea de progre-
sión se extiende desde el siglo II hasta 
el silgo VI, ambos d.C. 

Pero,  aunque esta escuela naciese 
en Alejandría no es de aquí de donde 
irradió sino que su expansión tuvo 
lugar desde Roma. El más encum-
brado miembro de esta escuela, Plo-
tino, trabajó en Roma y desde “La 
Ciudad”. Gracias a Plotino, el pensa-
miento neoplatónico, un conoci-
miento muy hermético y elitista, pasó 
ser conocido de todo tipo de gentes 
cultas y avanzadas. 

A la muerte de Platón, y aunque 
parezca mentira, sus ideas dejaron de 
interesar y lentamente empezaron a 
desdibujarse y finalmente, pasados 
cuatro siglos, estaban a punto de des-
aparecer. 

Proclo nació en Constantinopla, la 
Nueva Roma, en el año de 411 d.C., 
cuando Plotino llevaba ya cien años 
muerto. 

Siendo Proclo niño, y estando este 
muy enfermo, se le aparecieron Apolo 
y Minerva para curarle. El dios Apolo 
le tocó en la cabeza y lo sanó, mien-
tras tanto, Minerva le animaba a que 
dejara su pequeña ciudad de Licia y 
fuera a estudiar a Atenas. 

Allí, en Atenas, Plutarco, ya muy 
anciano, llegó a conocerlo en eL seno 
de la “Academia platónica” ¿Qué pen-

samientos, qué sentimientos, tendría 
el viejo Plutarco al ver a este joven 
que a su escasa edad ya se interesaba 
por la filosofía y que, además, dijo 
que fue Minerva, nada más y nada 
menos, quien le comunicó la necesi-
dad que marchara a estudiar a Ate-
nas? 

 
https://es.pinterest.com/pin/675540012895296227/ 

Asclepigenia, la hija de Plutarco, 
sacerdotisa en Eleusis, también se dio 
cuenta de la valía del muchacho, ini-
ciándolo en los misterios de Eleusis. 

Muy pronto, Proclo, fue dotado por 
los “daimones”, o almas elevadas, del 
poder de sanar. No solo eso, sino que 
era capaz de ver sus propias vidas 
pasadas. Gracias a eso reconoció al 
soldado romano que después sería 
conocido como San Albano y que fue 
decapitado cuando Teodosio declaró 
que se persiguiese a los gnósticos. 

Proclo fue adversario del Cristia-
nismo dogmático e irracional que se 
impuso en Nicea y que fue impulsado 
por Eusebio y Cirilo, fundamental-
mente, y también por Ireneo. 

 



 

97 

 

 

Proclo dejó escrito que un filósofo 
debía conocer todos los cultos, cono-
cer todas las tradiciones religiosas y 
todas las revelaciones divinas pues su 
fin era ser “hierofante del mundo en-
tero”. 

Proclo no solo es importantísimo 

 por haber sabido resucitar a Pla-
tón y haber suscitado el interés por 
este filósofo entre las élites cultas,  
 sino que también supo continuar 
la obra del maestro anterior a él, Plo-
tino. Trabajo que realizó con absoluta 
independencia de juicio. 

En tiempos de Proclo, dos escuelas 
predominaban: 

 la escuela de Jámblico, 

 y la de Plotino. 

Jámblico, cuyo maestro, Porfirio, 
era discípulo de Plotino, insistía en 
mantener la comunicación voluntaria 
y consciente con las Potencias Celes-
tiales. Jámblico, sin embargo, no se 
preocupó de la reforma de los carac-
teres ni de que un practicante de es-
tas artes debería de mantener una 
ética estricta. Digamos que la mejora 
personal provenía de la práctica de ri-
tuales mágicos y de la teúrgia, 

Plotino, y Porfirio, por el contrario, 
le concedieron mucha importancia a 
ir depurando el psiquismo y también 
insistieron mucho en el estudio de la 
metafísica porque esta iría elevando 
el espíritu humano, al margen de reli-
giones y liturgias. 

Proclo se situó en medio de las dos 
escuelas, cada vez más y más enfren-
tadas. Efectivamente, Proclo concilió 
los criterios opuestos de ambas es-
cuelas. Por una parte impuso una 
fuerte disciplina mental y una fuerte 
realización ética. Y por otra, como 
teúrgo, mantuvo el desenvolvimiento 
psíquico espiritual. 

Proclo, supo conservar el espíritu 
de las antiguas religiones gnósticas, 
según el cual la religiosidad no puede 
ser una ostentosa manifestación de 
masas. 

Precisamente, pensando en las 
masas y en su educación escribió sus 
“Comentarios a los Diálogos de Pla-
tón”, así como su obra maestra: 
“Elementos de Teología”, donde 
propone que la racionalidad no sea 
expulsada nunca de la religión, por 
muy alta que sea nuestra espirituali-
dad. 



 

98 

En su doctrina, Proclo, distingue 
dos principios, uno era el que propor-
ciona la individualización, y es el al-
ma, y el otro proporciona la perso-
nalidad, y es el cuerpo. 

El alma dentro del cuerpo se halla 
limitada, constreñida, y solo puede 
expresar una mínima parte de los co-
nocimientos y de las experiencias 
acumulados a lo largo de sus vidas 
pasadas. Esas experiencias adquiri-
das en la vida terrenal, se asimilan en 
el alma durante el espacio que, des-
pués de la muerte, media entre dos 
encarnaciones. En esa especie de pa-
réntesis que es la muerte solo existe 
vida espiritual. 

Para Proclo, a medida que el alma 
avanza en su proceso de conoci-
miento, va sustituyendo, cada vez 
más, la pluralidad de fuerzas que di-
rigen su vida por una única fuerza: el 
libre albedrío. 

Cada vez que el alma experimenta 
un contenido trascendental, o que se 
despoja de un vicio, rompe uno de los 
eslabones de la cadena de acero que 
la retiene, desconocida por el ser hu-
mano y adherida a la vida común.  

Ya hemos dicho que, al contrario 
que Jámblico,  en el terreno de la éti-
ca, Proclo era muy estricto. Proclo 
daba una importancia enorme a la 
conducta, a la limpieza exterior y so-
bre todo a la interior. Sin embargo, al 
igual que Jámblico, practicaba la 
teúrgia: se elevaba en intensos éxta-
sis a las regiones propias de la con-
ciencia más sutil, a las regiones cau-
sales, así llamadas porque en ellas se 
origina todo lo demás.  

Todos los neoplatónicos, en gene-
ral, y Proclo también, afirman que so-
lo el que ha visto y conocido los pla-
nos superhumanos puede traer de 
vuelta a la tierra, bajo la forma de Fi-
losofía, alguna joya o algún tesoro. 

Proclo murió en el 485, a los 75 
años de edad.  

Cuarenta y cuatro años más tarde, 
un edicto de Justiniano cerraba la Es-
cuela de Atenas y prohibiendo en to-
do el imperio la enseñanza de la Filo-
sofía. 

Algo de esto pudo imaginarse 
nuestro hombre, pues fue desterrado 
de Atenas, y cuando se le permitió 
volver, solo se le dejó enseñar Filoso-
fía en privado. 

 

Juan Ramón González Ortiz 

 



 

99 

 

 

 

 

 
Pintura de “EL GRECO”  



 

100 

ENTEUXIS 

Juan Ramón González Ortiz 

Había dos palabras, en griego clá-

sico, para expresar súplica. Una era  
“enteuxis”, que se traduce como ‘in-
terceder por…’. 

Así, por ejemplo, el Cristo perma-
nentemente, intercede por nosotros 
ante Dios Padre. 

La otra palabra empleada para la 
súplica, es “Entugchanein”, que signi-
fica ‘unirse a otra persona’, o ‘coincidir 
con una persona’, ‘encontrarse con al-
guien’. 

Naturalmente, cuando nos encon-
tramos con alguien conversamos con 
él, nos saludamos, recordamos cosas 
del pasado que nos unen, bromea-
mos, etc., así el verbo entugchanein 
acabó significando ‘tener amistad ín-
tima’, o ‘estar en comunión con al-
guien’. 

Sócrates, cuando pudiendo huir, 
muestra su disposición a morir, y da 
la bienvenida a la muerte diciendo 
que por fin por fin podrá hablar con 
los héroes de la gloriosa antigüedad, 
por ejemplo, Ayax o Palamedes, in-
ventor de lo dados y del ajedrez, am-
bos muertos a consecuencia de una 
injusticia y de una traición, emplea el 
verbo “entugchanein”. 

 Y sigue diciendo que tener cama-
radería con esos grandes héroes es el 
regalo que la muerte nos hace. 

Aquí, pues, aquí está la primera 
idea de entugchanein: el derecho de 
acercarse a Dios. El íntimo compañe-
rismo que nos permite gozar con 
Dios; significa que podemos hablar 
con Dios como un amigo conversa 
con su amigo. De la misma forma que 

nos encontramos con nuestros ami-
gos, y el júbilo y la alegría surgen de 
inmediato, espontáneamente, entre 
los dos, así también deberíamos de 
encontrarnos con Dios. 

 
 Hemos indicado, al principio, que 

la palabra enteuxis significaba ‘inter-
ceder por’. Hubo una traslación se-
mántica, debido al contexto en el que 
aparecía la palabra, y vino a ser la pa-
labra de uso común para la expresión 
de ‘petición hecha al rey’. 

Por ejemplo, los gemelos Taues y 
Taous, que era sacerdotes del templo 
de Serapis, en Menfis. Estos dos se 
quejaban de que no se les trataba se-
gún lo prometido. Ptolomeo VI Filo-
metor (’amante de su madre’) y Cleo-
patra II fueron a visitar el templo y 
los gemelos acudieron junto a los re-
yes con una enteuxis, o sea, una peti-
ción. 

El verbo entugchanein pasó a sig-
nificar ’hacer tal petición’. 

Cando oramos, le hacemos una en-
teuxis, una petición al Rey. Porque en 
verdad estamos ante el mismísimo 
Rey. 

Tenemos el privilegio de poder es-
tar en presencia del Rey de reyes; y, 
cuando comparecemos ante él, igual 
que los gemelos del Serapión, todo su 
poder y toda su grandeza nos respal-
dan para procurarnos recursos.  

La oración es nada menos que en-
teuxis: una súplica dirigida a la pre-
sencia del Omnipotente para que nos 
ceda sus inagotables recursos, lo re-
cursos del Eterno. 



 

101 

  



 

102 

La sábana santa de Turín 
Juan Ramón González Ortiz 

 
El Sudario de Turín, o Sábana 

Santa, es el largo trozo de tela en el 
que Cristo fue envuelto de pies a ca-
beza al ser enterrado. Junto con la 
Lanza de Longinos, en el Museo His-
tórico de Viena, y el Santo Grial, de 
la Catedral de Valencia, es la reliquia 
más poderosa de toda la cristiandad, 

Mateo hace referencia a esta tela 
o  “sábana”:  

“Y tomando el cuerpo, José de 
Arimatea lo envolvió en una sábana 
limpia”. 

 Marcos y Lucas también lo men-
cionan. San Juan menciona además a 
Nicodemo, quien ayudó a José de 
Arimatea a envolver el cuerpo. 

Pero lo importante es que ningu-
na de estas versiones, que sí que nos 
dicen que Cristo fue envuelto a la 
manera tradicional en una sábana, 
nos indica que la huella de ese cuer-
po quedó impresa en el lienzo de la 
sábana. 

El Santo Sudario de Turín mide 
4,36 metros de largo por 1,11 de an-
cho, y muestra trazas de arrugas y 
quemaduras, producidas por el gran 
incendio de la Santa Capilla de 
Chambery en 1532. Posteriormente, 
sufrió otro incendio más. 

La mención más antigua del San-
to Sudario es del año 726 y fue he-
cha por el papa Gregorio II. El Suda-
rio va pasando por diversos puntos 
de la cristiandad: Constantinopla, 
Lirey (Francia), Turín, Milán, Niza, y 
de nuevo Turín. 

En 1898 cobró una gran impor-
tancia gracias a la fotografía que re-
veló el abogado Secundo Pia en la 
que se apreciaba perfectamente la 
imagen de la persona amortajada. 

Esta fotografía fue importantísi-
ma. Incluso se realizaron congresos 
internacionales para estudiar la Sá-
bana y obtener conclusiones sobre 
el fenómeno que mostraba. 

Todo este interés condujo a la 
creación del Proyecto de Investiga-
ción de la Sábana de Turín, o STURP. 
Se tomaron más de tres mil fotos. 

Enseguida empezaron a aparecer 
preguntas. Una de las primeras fue: 
Puesto que según el relato evangéli-
co, el cuerpo había sido lavado, 
¿cómo es que todavía permanecen 
tantas y tantas manchas de sangre? 

 

                       

     



 

103 

En 1988 tuvo lugar un aconteci-
miento importantísimo en relación 
con el Santo Sudario: se autorizó en 
tres laboratorios diferentes (Zúrich, 
Oxford y Tucson, Arizona) que ana-
lizasen el Sudario mediante la prue-
ba del Carbono 14. 

 Esta prueba reveló que la Sábana 
Santa era medieval. Como suena. 
Con un intervalo de confianza del 
95%, se determinó que el Sudario 
databa de 1260, 1312, 1353 o de 
1384, pero nunca de la época de 
Cristo. 

Fue algo tremendo. 

Pero la Iglesia Católica no se ami-
lanó. Convocó un congreso de exper-
tos en París y fundó en esa capital el 
Centro Internacional de Estudios 
sobre el Sudario de Turín, o CIEL. 
Este centro destacó el hecho de que 
las muestras, de escasos 40 mili-
gramos, que se obtuvieron para el 
Carbono 14 procedían de los extre-
mos, y no del centro. Y había que te-
ner en cuenta que en las reparacio-
nes hechas a la Sábana a lo largo de 
los siglos, se habían añadido, preci-
samente, telas recientes. 

El Vaticano entendió, por tanto, 
que la parte de Sábana elegida no 
era representativa del resto de la 
pieza. En consecuencia, los resulta-
dos obtenidos solo eran representa-
tivos de esa parte de la tela. 

Los resultados fueron todos pu-
blicados en la revista “Nature”. 

Nada más publicar las conclusio-
nes oficiales, se empezaron a plan-
tear críticas con respecto a la elec-
ción de la muestra tomada para las 

pruebas, con sugerencias de que la 
muestra puede representar un 
fragmento de reparación medieval 
en lugar de la tela que lleva la ima-
gen. Prestigiosas autoridades de 
química que participaron en el Pro-
yecto STURP, sostuvieron que las 
muestras no eran idóneas. 

El químico Raymond Rogers to-
mó 32 muestras de cinta adhesiva 
de todas las áreas de la superficie 
textil, y 14 muestras de hilo que es-
taban en poder del físico Luigi Go-
nella. 

Hubo expertos que empezaron a 
dudar de la procedencia real de es-
tos hilos. Según el experto Luigi Go-
nella estos hilos provenían del cen-
tro de las muestras anteriores. Pero, 
desde luego, Luigi Gonella no estaba 
autorizado a retener ningún tipo de 
material… 

En 2005 salieron las conclusiones 
del químico Raymond Rogers: se 
tomaron la peor de las pruebas para 
la radiodatación por medio del car-
bono 14. Posteriormente, expertos 
internacionales en el tema de la res-
tauración textil argumentaron que 
esas piezas eran muy válidas solo 
que previamente, antes de su análi-
sis, fueron sometidas a una limpieza.  

El experto Harry E. Gove dice: 
“that what was measured in the la-
boratories was genuine cloth from 
the shroud after it had been subjec-
ted to rigorous cleaning procedures. 
Probably no sample for carbon da-
ting has ever been subjected to such 
scrupulously careful examination and 
treatment, nor perhaps ever will 
again."  



 

104 

Lo que traducido es: 

“lo que se midió en los laborato-
rios era un paño genuino de la cu-
bierta después de haber sido some-
tido a rigurosos procedimientos de 
limpieza. Probablemente ninguna 
muestra para la datación por car-
bono ha sido sometida a un examen 
y tratamiento tan escrupulosamente 
cuidadoso, ni tal vez nunca más lo 
hará".  

 En resumen, Iglesia argumen-
tó, la pérdida de vainillina, que se 
detectó sobre los hilos. La pérdida 
de vainillina sugiere que la tela tiene 
entre mil trescientos y tres mil años 
de antigüedad.  

 Contaminación por bacterias: 
no se tuvo en cuenta que las bacte-
rias y los residuos asociados (sub-
productos bacterianos y bacterias 
muertas) llevan carbono-14 adicio-
nal que sesgaría la fecha del radio-
carbono hacia el presente. 

 Contaminación por el carbono 
producido en los incendios (Car-
bono Reactivo): La plata del relica-
rio que contenía la Santa Sábana se 
fundió en el incendio de 1532, y al 
menos una gota alcanzó a la Sábana 
y dejó una marca dispuesta simétri-
camente entre las diversas capas de 
la tela doblada. Las monjas clarisas 
trataron de reparar el daño con par-
ches. Por otra parte, el agua utiliza-
da para apagar las llamas pudo ha-
ber catalizado el carbono en el aire 
en la tela. El ruso Dimitri Kuznetsov, 
un biólogo arqueológico y químico, 
afirmó en 1994 haber logrado re-
producir experimentalmente este 
supuesto enriquecimiento de car-

bono en la Sábana en la zona de los 
tejidos antiguos. Hay que decir que 
el profesor Dimitri Kuznetsov nunca 
realizó los experimentos que dijo 
haber realizado, incluso fue deteni-
do en EE UU por aceptar sobornos 
para proporcionar a diversas revis-
tas informes falsos, Actualmente, 
muchos entendidos lo consideran 
una especie de “agente” del Vaticano 
y opinan que sus teorías son inveri-
ficables. 

 Contaminación por humo: En 
2008 se lanzó desde el Centro de la 
Sábana Santa en Colorado una in-
teresante teoría: la posibilidad de un 
enriquecimiento más reciente si el 
monóxido de carbono interactuara 
lentamente con un tejido para depo-
sitar su carbono enriquecido en la 
tela, interpenetrando en las fibrillas 
que componen la tela.  

 



 

105 

Efectivamente, no solo el car-
bono volátil que se originó en los 
dos incendios que sufrió el Sudario 
alteraron el contenido en carbono 
de la tela, sino también el clima ca-
luroso y el humo de las velas que 
también contribuyeron a incorporar 
moléculas de carbono a la estructu-
ra de celulosa de la Sábana. 

 
 

Mi conclusión 

  

Este es un tema apasionante. Me 
ha gustado con locura desde que 
asistía a mi cada vez más lejano co-
legio de curas. Aún recuerdo que en 
2006 un laboratorio sacó nuevas e 
inusitadas conclusiones. 

Hemos visto que tanto a favor 
como en contra, los dos grupos tie-
nen argumentos. Por otra parte, una 
persona normal y simple espectado-
ra, como yo, siente la tentación de 
pensar que ambos grupos de inves-
tigadores se comportaron con algo 
de “mala fe”. Yo reverencio el Santo 
Sudario tanto si ha contenido el 
cuerpo de Cristo, o como si no lo ha 
contenido.  

Evidentemente si Cristo imprimió 
la huella de su cuerpo con su pode-
rosísima energía crística, se trata de 
un objeto sagrado en grado máximo. 

Pero si Cristo no estuvo envuelto 
en la Sábana da igual porque la ma-
ravillosa devoción y el intensísimo 
amor que millones de personas, du-
rante más de mil años, dirigieron a 
este objeto lo eleva a una categoría 
de sagrado. En algún momento ese 

objeto, revestido por la vibración 
más pura, más desinteresada y más 
espiritual de los devotos, en sus ins-
tantes de máxima inspiración espiri-
tual, cuando era su propia Alma la 
que se expresaba sintiendo la cerca-
nía de Nuestro Salvador, impreso en 
el lienzo, fue habitado por un ángel 
o por alguna otra entidad, transfor-
mándose entonces en lo que los ja-
poneses llaman un Go- Shintai, que 
es un objeto santificado por la po-
tencia de un elevado ángel o de un 
gran deva. Así, una joya, una katana, 
una reliquia, podían ser verdaderos 
Go- Shintai si eran receptáculos de 
una alta entidad. 

Luego, por tanto, nos da igual que 
la Sábana Santa sea históricamente 
lo que dice ser, o no. 

De las dos maneras es santa. 

 

Juan Ramón González Ortiz 

 

 

 

 
 

Quintín-Octavio-Juan Ramón 
  



 

106 

Virgilio y las musas  



 

107 

El don de las Musas. 
El papel de las Musas en la 

poesía antigua 
Juan Ramón González Ortiz 

 

Sabido es que el poeta Virgilio no 

solo era poeta sino que también po-
seía el secreto de la poesía, y aún 
más; el secreto de la profecía, que es 
el mismo secreto que el de la poesía. 

En griego clásico, “poeta” era ’el 
que realizaba algo completamente 
original, nuevo, distinto a todo’. 

Y el “carmen” (esto es en latín) era 
‘la voz a través de la cual hablaba el 
oráculo’, Y era equivalente a ‘palabra 
mágica’, o ‘encantamiento’. Cuando el 
carmen (en pural carmina) inspira el 
canto son posibles todos los prodi-
gios: sanan los enfermos, recuperan 
la vista los ciegos, los matrimonios 
rotos se reconstruyen, los caminantes 
se detienen y toman una nueva con-
ciencia,… 

El instrumento a través del cual 
fluía el carmen, aparte, claro, de la 
voz humana, era la siringa, o flauta 
pastoril. 

En la famosa Primera Égloga, “Ti-
tyre, tu patulae recubans…”, Virgilio 
emplea intencionadamente el verbo 
“docere”, ‘enseñar’ ,‘ilustrar’, cuando 
le dice al boyero Títiro que “enseñe” a 
los bosques a repetir por doquier la 
cantinela de que “Amarilis es bella”.  

Como vemos, la flauta es el vehícu-
lo del carmen, y el carmen es la inspi-
ración divina contenida en el verso o 
en la melodía, o en el grito, ... 

La siringa, la flauta de los pastores, 
formada por varias cañas desiguales 
en longitud unidas entre sí con cera, 

fue un don de las Musas, igual que la 
inspiración, que es otro don. Porque 
existe un camino iniciático hasta que 
la musa te revela el arte de la siringa 
o permite que el carmen mane y fluya 
por ti. 

Era la flauta la que poseía a su can-
tor. No al revés. Y otro tanto pasaba 
con el carmen. 

Existe una cadena, un linaje iniciá-
tico desde Hesíodo, con quien co-
mienza todo ….. Virgilio afirma que 
esta sucesión, que ha sido ininte-
rrumpida, tiene como principal carac-
terística la conciencia de pertenecer a 
una cadena áurea. Y por eso como ta-
lismán sagrado, los poetas se entre-
gaban unos a otros la flauta sagrada 
que las Musas regalaron al primer 
poeta para que por ella corriera el 
soplo de la eternidad, que era la voz 
antigua e increada de las propias Mu-
sas. 

Esta cadena áurea es una cadena 
amorosa.  

Platón nos explica el mecanismo 
de la inspiración, 

 

“una fuerza divina es la que me 
mueve, parecida a la que hay en la 
piedra que Eurípides llamó magnética 
y la mayoría llamó heráclea. (..) Así, 
también la Musa misma crea a los poe-
tas inspirados, y por medio de ellos 
otros experimentan el entusiasmo y 
así se forma una cadena…”. 

 

Las Musas transmiten amorosa-
mente el instrumento que acerca al 
ser humano la inspiración. 

¿Cuál es la naturaleza del milagro 
que las Musas efectúan en las almas 
de los poetas? 



 

108 

Las Musas son hijas de Júpiter y de 
Mnemosine: 

 Ab Iove principium Musae: De 
Júpiter procede la Musa. 

 Iovis Omnia plena: Todo está 
lleno de Júpiter. 

 Ille collis terras, illi mea carmi-
na curae: Él cuida de las tierras, él es 
quien me proporciona mis cantos. 

Júpiter es el primer principio, el 
motor “inmovilis”. Representa el pri-
mer Logos, que es a la vez Padre- Ma-
dre. La Madre, que en el cristianismo 
es La Virgen María, es el Tercer Lo-
gos, representado también por el Es-
píritu Santo. 

Júpiter desde siempre ha sido la 
fuente de la palabra, de la palabra di-
vina: 

 

En efecto, el espíritu del Señor llena 
la tierra, 

da consistencia al universo 
y posee el conocimiento de la pala-

bra. 
(Sabiduría 1,7) 

 

En cuanto a la madre de las Musas, 
fue Mnemosine, diosa del recuerdo. 
Por eso, las Musas lo primero que ha-
cen es ayudar al poeta a recordar. Por 
eso, la ENEIDA, empieza por una in-
vocación a las Musas: 

“Haced brotar los cantos (…), ya 
que os acordáis de ellos, ¡oh divinas 
Musas!, y podéis hacerlos recordar, 
porque a nosotros con gran dificultad 
llega a nuestros oídos un tenue soplo 
de la fama”. 

Ser diosa del recuerdo (no de la 
memoria) equivale a decir que la Mu-
sa es la mantenedora de la antigua 
tradición, lo que los hindúes llaman el 

SANATANA DHARMA. Y la musa hace 
colaborador suyo a Virgilio, que tam-
bién pasa a ser un depósito de la Tra-
dición. Por eso Virgilio, y otros poetas 
como él, no innovaron nada, Ni si-
quiera Homero es visto como reno-
vador.  

Exactamente igual, siglos después, 
otro eslabón de la áurea cadena es 
Dante, que al principio de su obra se 
dirige así a la Musa. 

¡Oh musas¡ ¡Ayudadme ahora! 
¡Oh memoria que escribiste cuanto 

yo vi, 
aquí hablaré de tu nobleza! 

Ahora bien, ¿qué es eso que hemos 
olvidado y qué es lo que las Musas, y 
su madre, Mnemosine, nos hacen re-
cordar?  

Un antiguo texto griego nos habla 
de lo que sucede cuando uno muere. 
Pertenece a los llamados textos mis-
téricos, que no solo son difíciles de 
entender sino que son totalmente 
simbólicos. 

En el texto en cuestión, el difunto 
recibe instrucciones para no equivo-
carse ante las dos fuentes que están a 
la izquierda y a la derecha de la puer-
ta del Hades. Hay que escoger la fuen-
te de agua fresca que procede del lago 
Mnemosine. Esta fuente tiene guar-
dianes. Hay que exigirles que nos den 
de esa agua fresca, “Ellos mismos te 
darán de beber de la divina fuente. A 
continuación, reinarás con todos los 
héroes”. 

La misión de las Musas es mover-
nos hacia el recuerdo. Es decir, lo que 
la gente dice: refrescar la memoria. 

En el texto anterior, el ser humano, 
perdido y olvidado de su propia natu-
raleza, de repente, recupera dos co-



 

109 

sas: el recuerdo de su origen glorioso 
y divino, y la nostalgia, la inquietud, 
por volver a ese reino (“reinarás con 
todos los héroes”).  

Ese deseo de retornar a nuestra 
divina naturaleza se expresa simbóli-
camente bajo la forma de una ardien-
te, inacabable sed. 

Por eso es necesaria la interven-
ción continua y constante de las Mu-
sas. 

Esa es la “patria perdida” de la que 
habla Virgilio, “el camino de regreso a 
la Vida que no perece”, tal y como 
cuando la sibila de Cumas con extra-
ñas palabras le revela a Eneas su des-
tino: 

“Via prima salutis (quod minime 
reris) 

 Graia pandetur ab urbe” 

Traducido:  

El camino primero de la salva-
ción 

(nunca lo creerías) se abrirá desde 
una ciudad griega. 

Aunque comúnmente se piensa en 
"ciudad griega" como una mención de 
las ciudades griegas en general, la re-
ferencia se centra principalmente 
en Troya, la ciudad madre de Eneas y 
el escenario de su sufrimiento y pér-
dida. El término "griega" se utiliza 
aquí para recordar el conflicto con los 
griegos, quienes destruyeron su ho-
gar. 

El cantor vulgar, el poeta común, 
olvida y ha perdido el secreto del can-
to, en cuyo interior vibraba el car-
men. Este secreto IGUALABA al poeta 
a los mismísimos dioses. Es preciso 
rememorar la palabra perdida, que es 
la que contiene el carmen. 

Puesto que en la antigüedad Músi-
ca- Canto y Poesía eran todo una sola 
cosa, hablar de un poeta es también 
hablar de un músico y de un cantor. 

Así pues, todo músico es un poeta 
y un cantor, y un iniciado por las Mu-
sas que han mostrado LA ARMONÍA 
CÓSMICA a quien usa los ojos y los 
oídos del Alma: 

“Los cisnes cantando elevarán ti 
nombre hasta las estrellas” 

En resumen, cada vez que un poeta 
retorna al canto divino de las Musas, 
nos podrá recodar a los demás 

 

“LA VIA HUMILDE Y LÍRICA HACIA 
EL REINO DIVINO” 

 

 

 

 

 

Este pequeño artículo habría sido 
imposible sin el libro de Mitología 
Oculta y sin mis apuntes de latín de 
cuando era estudiante, y traducía el 
libro II y el libro IV de la Eneida (to-
davía me estremece aquel sublime 
verso de “Italiam non sponte se-
quor”). 

 ¡Gloria pues al libro de Mitología 
oculta y gloria a mis maestros de la 
facultad! 

 

Juan Ramón González Ortiz 

  



 

110 

  



 

111 

Carta de Fedra a Hipólito 
Juan Ramón González Ortiz 

(Fedra se casó con Teseo, y se 

enamoró perdidamente de su hijastro 
Hipólito, que estaba consagrado a Ci-
beles. Hipólito despreciaba los reque-
rimientos de su madrastra. Sintién-
dose incapaz de seguir viviendo así, 
Fedra, decidió suicidarse. Pero antes 
de hacerlo escribió una carta a Teseo 
acusando a Hipólito de violación. 
Cuando Teseo contempló el cadáver 
de su esposa y leyó la carta, expulsó a 
su hijo, Hipólito, de la ciudad de Tre-
cena. Una vez que Hipólito se marchó, 
Teseo invocó al dios del mar para que 
aplicase justicia. Neptuno, entonces, 
envió un monstruo que devoró al 
inocente Hipólito) 

¡Hipólito, Hipólito!, por ti he per-
dido la razón, y aún más que Medea, 
he sido una mujer peor que una Gor-
gona. Aunque todavía no creas en mi 
amor, yo fui la causa de que ahora ha-
bite las impalpables llanuras de asfó-
delos que tapizan el Orco fiero. Te 
adoré desde el primer momento en el 
que te vi, cuando llegué aquí, a Tre-
cena, como un exvoto de mi padre, el 
rey Minos. 

Yo misma pronto acabaré por ser 
tumba y ocasión de muerte. No pude 
quebrantar tu tozudez, porque tú eras 
sacerdote de los misterios de Cibeles y 
las mujeres y sus adornos te eran in-
diferentes.  

Ni siquiera te ruborizabas cuando 
rechazabas con agrio desprecio mis 
abrazos. 

 Recuerda que una noche me pre-
senté en tu aposento vestida como 
Deidamia, la madre de Pirro, confiada 
en que la devoción que tú sentías por 
la Ilíada te acercaría a mí, igual que 
las limaduras de hierro forzosamente 

son atraídas por la piedra de Herá-
clea. Palpaste con repugnancia mis 
cabellos, mi blanco pecho, mis piernas, 
y como si fueras el emisario de los dio-
ses de la Muerte, abriste las puertas de 
par en par y llamando a los esclavos, 
que se levantaban adormilados bajo 
las tiernas vacilantes estrellas de la 
noche invernal, dijiste: “¿Alguno de vo-
sotros quiere acostarse con la puta 
más aristocrática que hay desde Epi-
dauro hasta Halión. Tú, Monopodón, 
¿no te animas? Tú, Xenós, tú, Kardia-
pizekón, ¿acaso no tenéis hambre?”. 
Sofocada, muerta, en la oscuridad de 
la noche, con dos enormes lágrimas 
colgando de mis ojos como si fueran 
dos ennegrecidos frutos, hui, estupe-
facta, entre la turba de esclavos ¿Y tú 
eres el sacerdote del templo de Cibe-
les? ¿No es tu corazón tan rencoroso 
como duras son estas baldosas y estos 
ladrillos? Pero ya no hace falta que te 
diga nada, porque no soy tu rival. Aho-
ra soy una pálida fantasmal sombra, 
junto a Paris, Aquiles, y Polixeno,…  

No me perdono la humillación de 
haberte amado, igual que Aquiles se 
sintió vejado por haber amado a Bri-
seida. Y, sin embargo, no puedo dejar 
de amarte. Como si la locura de Ayax 
me hubiese alcanzado y herido, yo mo-
riré. No tengo miedo a los jueces infer-
nales, sino a los jueces de los vivos. 
Porque son aún más terribles. 

Ahora, sudorosa, y ardiendo, me 
despido ya de ti. 

 Ojalá, Hipólito, hubiese nacido cie-
ga o el destino me hubiese dejado cie-
ga como Edipo, y así nunca te habría 
visto. Ojalá cuando estemos en los 
Campos del Relámpago pueda yo 
amarte en paz sin sentir la hoguera 
del deseo o sin pugnar entre nosotros 
como Eteocles y Polinice. 

Adiós. 
 El tiempo ya me ha abandonado. 

  



 

112 

 

El Concilio de Nicea 
Juan Ramón González Ortiz 

 

Este año de 2025 se cumplen los 

mil setecientos años de la celebra-
ción del Concilio de Nicea,  actual 
ciudad de İznik (junto al Bósforo), 
en Turquía.  

Para acabar con la extensión de 
las ideas de Arrio y con el malestar 
causado por los motines organiza-
dos por sus seguidores, y detracto-
res, el emperador Constantino, 
aconsejado por el célebre Osio, 
obispo de Córdoba, convocó un con-
cilio de obispos. El primer concilio 
universal o “ecuménico” donde se 
iban a reunir por fin la “pars orien-
talis” y la “pars occidentalis”. Este se 
celebró en el palacio de verano del 
emperador, en Nicea de Bitinia. 

Comenzó el 20 de mayo del 325 y 
terminó el 25 de julio del mismo 
año. La mayor parte de los obispos 
asistentes procedía del Oriente; de 
Occidente, solo unos seis, dos repre-
sentantes del obispo de Roma, un 
cartaginés, un calabrés, un galo y el 
obispo de Córdoba, Osio, que ejerció 
como presidente. El total de partici-
pantes entre 250 y 300; a 220 los 
conocemos por sus nombres. 

 El desarrollo del concilio, lo co-
nocemos muy bien, gracias a la pre-
sencia del gran historiador de la 
Iglesia, Eusebio de Cesarea (263?-
339), el cual propuso como modelo 
el símbolo bautismal, o Credo, de su 
diócesis. Fue aceptado por todos, a 
excepción de Arrio y de dos obispos 

libios que fueron excomulgados al 
rechazar el llamado “Credo de Ni-
cea". 

Este concilio, como vemos, no so-
lo preparó el primer cisma de la 
cristiandad sino que marcó profun-
dísimamente nuestra religión a per-
petuidad. 

Tras más de mil años de Nicea, 
todavía no se han apagado sus ecos, 
muchos problemas teológicos y doc-
trinales que se suscitaron en Nicea 
todavía siguen desquiciando a la 
Iglesia Católica y a las iglesias orto-
doxas. 

Si se quiere comprender por qué 
se separaron las iglesias orientales 
de la joven iglesia romana, hay que 
estudiar antes un poquito. 

 

 Concluido el período de las fero-
ces persecuciones, concretamente la 
última, con el emperador Diocle-
ciano a la cabeza, todo iba razona-
blemente bien para la nueva religión 
hasta que de repente vino Arrio. 

Arrio estableció la diferencia sus-
tancial entre el Padre y el Hijo. Arrio 
(256 - 336 d.C.), que fue sacerdote 
cristiano en Alejandría desde el 311, 
desarrolló lo que hoy se conoce co-
mo subordinacionismo. 

Esta palabreja significa que, efec-
tivamente, existe una subordinación 
real dentro de la Santísima Trinidad. 

El paso siguiente, y natural, era 
negar la divinidad del Hijo, pues es 
de naturaleza inferior a la natura-
leza del Padre. 

  



 

113 

  



 

114 

 

El Hijo era “poiema” o cosa hecha, 
criatura. Ello afectaba también al 
Espíritu Santo e implicaba que las 
personas de la Trinidad, salvo el Pa-
dre, tienen un comienzo en el tiem-
po y, por tanto, no son eternas. En 
consecuencia, esta es una manera de 
introducir la Trinidad en la Historia 
y de privarla de unidad sustancial.  

Para Arrio, el Hijo es una criatura 
creada, que no ha existido siempre. 
El único que es eterno y absoluta-
mente trascendente es el Padre, que 
es el “agénnetos”, o inengendrado. 
Hay una diferencia de sustancias 
marcada por el comienzo en el 
tiempo y por la eternidad. 

En su obra “El Banquete” o 
θάλεια, es decir, Zaleia o Thaleia, 
trasliterado como Thalia, Arrio nos 
dice que hubo un momento en el 
que el Padre no era Padre; 

 

“El Dios no siempre fue Padre; 
sino que alguna vez el Dios estaba 
sin ser Padre y más tarde se hizo Pa-
dre. No siempre existió el Hijo; por-
que habiendo sido hechas todas las 
cosas de la nada, siendo todas las co-
sas criaturas y obras, también el 
Verbo del Dios fue hecho de la nada, y 
alguna vez no existía.” 

 

Como vemos, El Verbo es ad extra 
del Padre y constituye para Arrio un 
segundo dios. 

No hay igualdad entre las perso-
nas divinas. Por eso la respuesta de 
Nicea fue tan contundente. 

Sin embargo, antes de atender a 
la respuesta de Nicea, hay que fi-
jarse en otra cuestión de Arrio que 
tiene importancia. Se trata de la mu-
tabilidad del Verbo, el Hijo. Porque 
el Verbo no solamente no es eterno 
para el arrianismo, sino que está su-
jeto al cambio. Se transforma. En es-
te punto es donde la perspectiva 
transhumanista del Verbo coincide 
con la arriana: 

 

“Por naturaleza el Verbo está su-
jeto a mudanzas, como todos, pero 
siendo dueño de sí, es bueno mien-
tras lo quiere. Si lo quiere, puede 
cambiar como nosotros, ya que es 
mudable por naturaleza. Por eso, 
previendo Dios que él había de ser 
bueno, le ha preferido dándole esa 
gloria que, como hombre y por su vir-
tud ha tenido posteriormente”. 

 

Es decir, que El Hijo, es la pri-
mera de todas las criaturas. Pero se-
gún Arrio no se puede exponer la re-
lación entre el Padre y el Hijo de 
modo materialista; por otra parte, 
consideraban al Logos una hypósta-
sis, una persona o manifestación, 
distinta y subordinada al Padre, pe-
ro unida a Él en el plano dinámico 
del actuar.  

Nos dice Arrio en una carta a Eu-
sebio de Cesarea,  

“El Hijo no es inengendrado y de 
ningún modo tampoco es parte del 
inengendrado ni deriva de un sus-
trato (lo que Arrio llama sustrato es 
la naturaleza, o la sustancia, del Pa-
dre); pero por voluntad y decisión del 
Padre ha comenzado a existir antes 



 

115 

de los tiempos y de los siglos. Y antes 
de haber sido engendrado, o creado, 
o definido, o fundado, no existía. El 
Hijo tiene un principio, mientras que 
Dios es sin principio. Esto es lo que 
afirmamos, en cuanto que no es parte 
de Dios ni viene de un sustrato. Por 
todo ello somos perseguidos”. 

 

La temeridad y el error de Arrio 
estaba en la incomprensible incohe-
rencia, en el terrible galimatías, de 
situar la generación en un espacio/ 
tiempo intermedio entre la eterni-
dad del Padre y la temporalidad que 
comienza con la creación. El Hijo 
comienza a existir «antes del tiempo 
y de los siglos», porque El Verbo tie-
ne un principio, es creado, no es 
eterno como Dios.  

Incluso el arzobispo Leadbeater 
confesó que al menos, por una vez, 
la razón estaba de parte de los cató-
licos romanos. 

Nos referíamos hace un momento 
a esta teoría como una sorprendente 
incoherencia cuando quiere mante-
ner al Hijo como Dios total, aun ha-
biendo dicho de él que no es eterno. 
Personalmente, yo creo que Arrio 
sucumbió a su propio galimatías en-
tre «engendrado» y «creado». 

Con esta postura Arrio niega la 
divinidad del Hijo. Para él, el Hijo es 
la del intermediario cosmológico, el 
demiurgo, tal y como lo emplea Pla-
tón en el Timeo, así como los neo-
platónicos. 

En griego antiguo, tener la misma 
sustancia se dice HOMOOUSIOS (el 
diptongo OU se lee como U), pues 

OUSIA significa ‘esencia’ o ‘sustan-
cia’, y HOMO equivale a ‘igual a’ o 
‘idéntico a’. Esta era la palabra clave. 
Podríamos decir que tal vez es la pa-
labra más importante en toda la his-
toria de la Iglesia. 

Homoousious significaría ‘de la 
misma sustancia’. Heteroousious se-
ría ‘de una sustancia diferente’. Hay 
una palabra más que es importante 
en este contexto: homoiousious.  

¡Ah, la i!, ¡su majestad la i! Esa i lo 
cambió todo. 

Fue algo así como un extraordi-
nario juego de prestidigitación.  

Sin embargo, la i existente en la 
palabra HOMOI, significa ‘PARECIDO 
A’, ‘SEMEJANTE A’, y si le agregamos 
el lexema OUSIA, ‘sustancia’ cambia 
el significado de la palabra HO-
MOOUSIOS a otra palabra con el sig-
nificado "de una sustancia similar".  

Decir que Cristo- Jesús era ho-
moiousious con el Padre, es decir 
que era de una "sustancia similar". 
Naturalmente, era "divino" pero no 
de exactamente la misma manera 
que el Padre era divino. Algo así co-
mo “un segundo Dios” (deuterós 
zeós), al estilo de la mitología griega. 

 En respuesta, un obispo llamado 
Atanasio insistió en que Cristo era 
homoousious con el Padre, o sea, de 
la "misma sustancia", el mismo tipo 
de ser. En otras palabras, El Hijo es 
divino de la misma forma que el Pa-
dre lo es. 

San Juan en su Evangelio, co-
mienza afirmando la unidad de Pa-
dre e Hijo: “En el principio existía el 



 

116 

Verbo, y el Verbo estaba con Dios, y 
el Verbo era Dios”. 

En Filipenses 2, 6, también se nos 
dice: “siendo por naturaleza Dios, no 
consideró el ser igual a Dios como al-
go a que aferrarse”. 

Finalmente, en Colosenses 2,9: 
“Toda la plenitud de la divinidad ha-
bita en forma corporal en Cristo”. 

En definitiva, para Arrio el único 
que permanece siempre Dios es el 
Padre; el Hijo y el Espíritu, son hy-
póstasis o personas degradadas, y 
están configuradas en el orden de 
las criaturas, anteriores a las demás, 
más elevadas, pero, al fin y al cabo,  
siempre criaturas, ya que 

 «las sustancias del Padre, del Hijo 
y del Espíritu Santo están, por natu-
raleza, divididas en partes, son aje-
nas unas a otras, están separadas 
entre sí, son diferentes y no partici-
pan unas de otras». 

 

Cómo acabó el Concilio de Nicea 

Inicialmente Arrio y sus partida-
rios contaban con las simpatías del 
mismísimo emperador Constantino. 
Pero la minúscula representación de 
obispos occidentales logró lo que 

parecía imposible: defender la 
igualdad del Hijo con el Padre. 

Se elaboró un texto doctrinal, o 
símbolo, sobre la base del símbolo 
bautismal que usaba la Iglesia de 
Cesarea. El resultado fue el famoso 
Credo de Nicea, que todos nos 
aprendimos de memoria siendo chi-
cos y que recitábamos en misa los 
domingos. Este Credo, todavía con-
serva en su original redacción en 
griego, la palabra mágica de HO-
MOOUSIOS: 

homoousios tou Patrou (“de la 
misma naturaleza que el Padre”).  

Todos los Padres Conciliares, ex-
cepto dos obispos, tres contando a 
Arrio, ratificaron ese Credo, el lla-
mado Símbolo Niceno, el 19 de junio 
del año 325. 

Arrio fue desterrado y se con-
denó su doctrina, y se adoptó como 
símbolo de la fe cristiana el credo 
niceano. 

Sin embargo muchos fieles orien-
tales quedaron muy resentidos por 
esta “victoria” del leve grupo ro-
mano, y el deseo de separarse de la 
comunión con la iglesia romana em-
pezó a apoderarse de sus mentes y 
de sus corazones preparando así el 
inevitable Cisma de Occidente. 

 

Juan Ramón González Ortiz 

 

 

 

 

  



 

117 

 

 
 
 
 
 
https://es.pinterest.com/pin/517562182199993783/ 

 
 
 
 
 

 
 

 
 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Muy Interesante 

Juan Ramón González Ortiz 



 

118 

El verdadero Richard Wagner 
 

Juan Ramón González Ortiz 

 

Kurt Tucholsky, periodista judí o na-
cido en 1890, solí a decir: “Dígame qué 
tema le interesa y yo le buscaré la ci-
ta adecuada de Nietzsche”. 

Lo mismo, exactamente lo mismo, 
se podrí a decir de Richard Wagner, 
porque la verdad es que existen dos 
Wagner, 

 Uno es el Wagner que corres-
ponde a los que conocen de veras su 
obra, y su personalidad,  

 y otro es el Wagner que se imagi-
nan los que so lo lo conocen por su 
nombre y por su reputacio n, por re-
ferencias, y por los documentales de 
Canal de Historia. 
 La piedra de toque en lo musical 

para comprobar esto que digo es el co-
nocimiento y las opiniones de “El ani-
llo del Nibelungo”. Las personas que 
no tienen un conocimiento de primera 
mano de esta obra la encuentran rui-
dosa, meta lica, vulgar, agotadora, histe -
rica, incomprensible y, en resumen, in-
soportable. 

Mucha gente dice que Wagner les 
suena como la mu sica de Ketelbey. 

Tras esto, viene la acusacio n se ser 
un hipernacionalista germano. Un per-
fecto jingoí sta, que atizo  la hoguera na-
cionalista que llevo  en derechura a la 
Segunda Guerra Mundial con todos sus 
desastres. En fin, esto es lo de siempre. 
Hasta las bisnietas de Wagner han ali-
mentado esta teorí a con esos demen-
ciales montajes sombrí os y violentos 
en los que siempre tienen que aparecer 
nazis. 

Y la tercera cosa que dicen los que 
creen conocer a Wagner (pero no lo co-
nocen) es su relacio n con Nietzsche. 

Parece que para este grupo de gente 
hay algo intrí nsecamente malvado en 
esa relacio n. Fue Wagner el que influyo  
poderosamente en Nietzsche, y no al 
reve s. 

Para esta gente, Wagner es la quin-
taesencia del furor germa nico, la quin-
taesencia del racismo y el telo n de fon-
do del Holocausto.  

Sin embargo, cuando Wagner era jo-
ven, el sentimiento nacionalista era 
una de las causas que defendí a la ten-
dencia progresista, digamos la iz-
quierda, por toda Europa central y 
oriental. Los polí ticos conservadores 
eran los que no querí an la unificacio n 
de los territorios,  ni la desaparicio n de 
las instituciones arcaicas, todas ellas 
creadas en la Edad Media. 

El joven Wagner era tambie n rabio-
samente antisemita. Sin embargo, el 
antisemitismo entonces no estaba vin-
culado con los valores del derechismo 
ma s reaccionario ni con los puntos de 
vista de la derecha, como llegarí a a es-
tarlo en el siglo XX en Europa. Al con-
trario, el antisemitismo estaba dise-
minado por todo el espectro polí tico, y 
se hací a notar bien entre las filas de iz-
quierdistas revolucionarios: liberales, 
socialistas, comunistas y anarquistas. 
Recordemos que Carlos Marx, a la sa-
zo n, judí o, escribio  varias obras tan an-
tisemitas que Engels tuvo que ponerse 
muy firme con e l en este tema y rogarle 
que no hablase con odio ni con despre-
cio de los judí os.  En el siglo XX la aso-
ciacio n del antisemitismo con la dere-
cha polí tica tambie n es, en realidad, 
falsa: los regí menes comunistas de la 
Unio n Sovie tica de Stalin y de la poste-
rior la Europa del Este estaban satura-
dos de odio a los judí os. 

Incluso Kant, el paradigma de la de-
cencia y la honestidad en la vida, fue 
abiertamente antisemita. Y Karl Marx 



 

119 

fue tambie n antisemita toda su vida y 
escribio  varias obras contra los judí os. 
Parece por tanto natural y hasta casi 
obligatorio que Wagner,  un militante 
radical y revolucionario, fuese un ac-
tivo  “anti- sistema”, porque el antise-
mitismo formaba parte de esa progra-
macio n; y, al mismo tiempo, lo cual es 
actualmente muy chocante, era un hi-
pernacionalista. 

Tambie n habí a un elemento ma s: la 
impugnacio n y la a spera crí tica hacia lo 
france s, o hacia cualquier rasgo de sa-
bor france s. Por eso, todos los  ”avanza-
dos” saludan enfervorizados el desas-
tre de Francia en la Guerra Franco- 
prusiana. La recuperacio n de la idea de 
la patria una tiene como manifestacio n 
principal, la preocupacio n por purificar 
el idioma y el arte alema n de rasgos 
afrancesados; y en mu sica, acabar   con 
la melodí a de gusto parisino (Rienzi, 
por ejemplo, es una o pera que sigue el 
esquema de la o pera parisina, que no 
tienen nada que ver con la o pera fran-
cesa). 

En Inglaterra tambie n era comu n 
esa forma de pensar, y ningu n ingle s la 
consideraba en lo ma s mí nimo ofensiva 
o faltona. Por el contrario, el idealismo 
roma ntico del imperio que nutrí a tales 
afirmaciones era aceptado por todos y 
tení a una especial influencia entre los 
jo venes. 

Pero Wagner exagero , personal-
mente, la hostilidad contra los france-
ses.  

Wagner se sintio  particularmente 
complacido por las derrotas y humilla-
ciones infligidas por Prusia a los fran-
ceses, a pesar de que Francia cuando 
pudo zurro  de lo lindo a los prusianos 
y a sus aliados, por ejemplo en Grave-
lotte- Saint Privat, que fue una victoria 
alemana conseguida al lí mite. La ver-
dad es que así  Wagner se resarcí a de 

las humillaciones que dijo recibir los 
dos an os y medio que residio  en Parí s y 
que fueron horribles para e l y para su 
mujer, Mina. An os en los que, ver-
daderamente, los Wagner padecieron 
aute ntica hambre 

 Su odio hacia los franceses, en es-
pecial a los parisinos, era exactamente 
igual a la aversio n que sentí a por los 
judí os. En ambos casos entro  en juego 
el complejo de persecucio n. En Parí s, 
su ruina material fue tanta que su pa-
ranoia, componente fundamental de su 
personalidad, se agravo  muchí simo. 

 Se veí a a sí  mismo como alguien a 
quien los parisinos habí an ultrajado 
arrastrando por los suelos. Sobre todo 
culpaba de ello a los judí os, a los que 
tení a que recurrir, tanto por pre stamos 
(hay que decir que Wagner tení a la ma-
la costumbre de no devolver nunca el 
dinero prestado), como porque eran 
los que dirigí an la O pera.  

Para Richard Wagner, ya iba siendo 
hora de que los alemanes consideraran 
que su propia tradicio n era verdadera-
mente grande, y que si seguí an some-
tie ndose a los gustos franceses, lo que 
hací an era perder lo propio. 

Los maestros cantores no era una 
glorificacio n de la grandeza estatal, ad-
ministrativa, industrial y militar de la 
nueva Alemania, aunque en el Festival 
de Bayreuth,  en el siguiente siglo, al-
guna vez se escenificara así ; esta o pera 
es una glorificacio n del arte alema n, y 
por encima de todo, de la mu sica ale-
mana. La dominacio n extranjera de la 
mu sica germa nica, Wagner, la vio como 
una amenaza mortal, y que odio  por es-
ta razo n. No era una dominacio n polí -
tica o militar sino ba sicamente cultural. 

Por eso podemos decir que, en un 
grado importante, el antisemitismo   de 
Wagner, el odio hacia los franceses y el 
nacionalismo (los tres demonios que se 



 

120 

adjudican a Wagner) brotaban de una 
fuente comu n: el deseo de ver una Ale-
mania unida, entregada a sus raí ces 
culturales propias, una Germania no 
contaminada ni dominada por influen-
cias culturales extranjeras, ajenas al 
alma alemana, que era lo que Wagner, 
en su papel de Educator Germaniae, 
intentaba revelar. A fin de cuentas 
Bach, Gluck, Telemann, Haydn, Mozart, 
Beethoven,… eran germa nicos. 

Estas iniciativas eran tambie n la es-
peranza que anhelaba el radicalismo de 
los jóvenes alemanes, movimiento al 
cual se adscribio  Wagner con poco ma s 
de veinte an os. Nadie en ese tiempo ha-
brí a considerado que alguna de las pre-
misas anteriores estaba en modo al-
guno ren ida con el punto de vista del 
progresismo social o con el punto de 
vista de la izquierda; al contrario. 

Brian Magee decía: “A menudo in-
tento comunicarme con los que opinan 
que Wagner “era nazi”, y descubro que 
esta actitud va de la mano con otra ac-
titud muy extendida entre la gente 
desprovista de conocimiento acerca de 
la realidad de las obras wagnerianas, 
que consiste en adoptar un sentido de 
superioridad personal respecto a és-
tas. No sé de otro gran artista a quien 
le haya ocurrido algo parecido.  

 

Con una frecuencia desconcertante 
nos topamos con gente que, si acaso 
habla de Wagner, lo hace en un tono 
irónico y con cierta superioridad, co-
mo dando por sentado que para per-
sonas como nosotros ese material de 
baja calidad no requiere ser tomado 
en serio; que realmente es bastante 
embarazoso cuando se habla de ello 
como si fuera un arte grandioso, o una 
bella música, o algo interesante por 
sus ideas; y esto es tan sólo la prueba 
de que tales personas no saben gran 
cosa de lo que están hablando y pue-

den ser tranquilamente tratadas con 
condescendencia.  

El sentido de superioridad que 
adopta aquel que habla así sobre Wag-
ner contribuye a reforzar claramente 
su propia autoestima; además de que 
tales palabras producen el efecto con-
trario que pretendía el locutor, su im-
propiedad respecto de Wagner, de en-
tre todos los artistas, es grotesca”. 

En la e poca en que, a sus cincuenta 
an os, en la cima de su reputacio n, ha-
biendo estrenado Tristán, Los Maes-
tros, La Valquiria, etc., Wagner entra 
en una profunda crisis: se trata del 
Wagner que ha visto el fracaso de todas 
las revoluciones liberales, populares y 
sociales. Wagner desarrolla una espe-
cie de aceptacio n filoso fica y pesimista 
de la condicio n humana que, aunque 
no fuera religiosa, era muy cercana, por 
una parte a Schopenhauer ( que fue in-
dudablemente la influencia ma s deci-
siva a partir de ahora), y por otro lado 
al budismo, dentro de lo poco y mal co-
nocido que era en la Europa del mo-
mento. 

Lo que sí  que es cierto es que Wag-
ner jama s viro  hacia posiciones reac-
cionarias o regresivas, simplemente se 
desilusiono . Y viro  hacia la metafí sica. 

 He visto a muchos socialistas e iz-
quierdistas que han seguido el mismo 
camino: abandonando gradualmente la 
confianza en la eficacia de cualquier ti-
po de solucio n polí tica para los pro-
blemas de la humanidad. 

Así , Wagner, desarrollo  una especie 
de aceptacio n filoso fica de la incurable 
condicio n humana. Su actitud global de 
desilusio n hacia la eficacia de la accio n 
polí tica, le ocasiono  un giro metafí sico 
que convirtio  su mirada en una mirada 
ma s interiorizada. 

 
 



 

121 

 
 
https://es.pinterest.com/pin/667799450982089932/  



 

122 

En realidad, Wagner se desilusiono  
muy pronto de la nueva Alemania, la 
Alemania de Bismarck. La nueva Ale-
mania resulto  vulgar y muy agresiva, y 
sus militantes exageraron con estre pito 
las aspectos ma s chillones, en especial 
el antisemitismo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  

Resulta iro nico que los dos prime-
ros wagnerianos ma s repelentes no ha-
yan sido de origen alema n sino brita -
nico: Houston Stewart Chamberlain, 
casada con Eva, la hija de Wagner, y Wi-
nifred Williams, casada con Sigfrido, su 
hijo. Nos preguntamos si tendra  algu n 
significado que; quiza s no fuera ma s 
que una coincidencia. 

Que dos de los tres hijos de Wagner 
tuvieran co nyuges brita nicos es algo, 
cuando menos, rarí simo pues Wagner 
no habí a tenido nunca un concepto 
muy elevado de los brita nicos, a quie-
nes consideraba que eran “amable-
mente estúpidos”. 

 Así  las cosas, cuando murio  Sigfrido 
en 1930, Winifred se convirtio  en la ca-
beza de la familia. Fue amiga personal 
de Adolf Hitler, y fue ella quien le llevo  
el papel, a la ca rcel de Landsberg, en el 
cual se redacto  Mein Kampf, que Hitler 
dictaba a Rudolf Hess,  que copiaba. 
Winifred inicio  la especial relacio n que 
habrí a de manchar para siempre a 
Wagner. No olvidemos que en Bayreuth 
se establecio  la aute ntica corte de 
Hitler, que provocarí a el punto ma s ba-
jo de la reputacio n del compositor. Este 
fue el dan o ma s serio que se hizo a la 
imagen de Wagner, el factor que ma s 
distorsiono  a Wagner y deformo  ma s 
que cualquier otro.  

Un conocido vino a mi casa a visi-
tarme cuando me rompí  la pierna. Le 
llamaron la atencio n en la biblioteca 
los vistosos a lbumes antiguos de las 
o peras de Wagner dirigidas por Georg 
Solti. Tras curiosear mi estanterí a wag-

neriana, me dijo mientras admiraba la  
sublime portada de Tristán: “Yo creo 
que deberías retirar y guardar todas 
esta porquería”. 

La verdad es que todos los argu-
mentos que se le ocurren a la gente pa-
ra decir que Wagner “era nazi” son una 
estupidez total. A Hitler tambie n le 
gustaba mucho Fidelio, y a nadie se le 
ocurrio  jama s decir que esa o pera “es 
nazi”. Y tambie n le gustaba muchí simo 
Tchaikovsky. 

Encuentro perfectamente natural 
que a Hitler le gustasen las o peras de 
Wagner, igual que me gustan a mí . Y a 
muchí simas personas ma s, buenas y 
malas, bondadosas y malvadas, … Decir 
que es sospechoso que a Hitler le gus-
tase Wagner es como decir que el Qui-
jote es sospechoso, pues Adolf tambie n 
lo leyo . O que Esquilo es perverso por-
que Hitler lo leyo . 

Con esto del antisemitismo de Wag-
ner (que, recordemos, es el tercer as-
pecto odioso del pensamiento wagne-
riano junto con el odio a Francia y el ul-
tranacionalismo) habrí a mucho de que  
hablar. 

En primer lugar, Wagner, ma s que 
antisemita serí a “judeo fobo”. Cuando 
oí mos hablar de antisemitismo, ense-
guida pensamos en el exterminio de los 
judí os burocra ticamente programado 
por los jerarcas nazis; o en la crueldad 
extrema en la persecucio n contra los 
judí os, por ejemplo, fusilamientos, tor-
tura, internamientos en condiciones de 
miseria, ... Pero este tipo de antisemi-
tismo no existe hasta las de cadas fina-
les del siglo XIX. Wagner se mueve en 
el odio al judí o como un paroxismo de 
rabia y frustracio n. Socialmente este 
paroxismo de odio cesaba o, al menos, 
se aminoraba cuando el judí o se cam-
biaba de religio n. Este es el antisemi-
tismo “de siempre”, la “judeofobia”, y 



 

123 

que solí a tener en casi todos los casos 
un fuerte desprecio relacionado con 
sus actividades bancarias y de pre s-
tamo. Este antisemitismo, o ma s bien 
judeofobia, partí a del hecho de que “los 
judíos crucificaron a Cristo”. Este fue 
el antisemitismo que se vivio  en la In-
glaterra medieval (que fue el primer 
paí s en expulsar a los judí os de su te-
rritorio en 1290) o en la Espan a me-
dieval o en la Francia medieval (que 
tambie n expulso  a los judí os antes que 
Espan a) o en la Francia decimono nica 
antes del terrible asunto Dreyfus. 

El actual antisemitismo no tiene na-
da que ver con el hecho de que los ju-
dí os mataran a Cristo. A partir de 1850, 
hubo una serie de autores, el me dico 
ingle s Robert Knox fue el primero, que 
dieron el definitivo y sombrí o giro on-
tolo gico al tema del odio a los judí os, 
haciendo de e l una cosmovisio n com-
pleta y esencial para la comprensio n 
de, absolutamente, todos los feno me-
nos histo ricos así  como del devenir de 
las humanidad. Esta visio n particular 
del judí o, no le permití a escapatoria de 
ningu n tipo, ni siquiera cambiando de 
religio n. Este nuevo antisemitismo no 
tení a nada que ver con la religio n, ni 
con la teologí a, Ni siquiera con la raza, 
entendida como depo sito cultural, lin-
gu í stico y gene tico, sino que esencial-
mente era una teorí a conspirativa. 

Curiosamente, ninguno de esos au-
tores que dieron el vuelco definitivo 
hacia la metafí sica del tema judí o, nin-
guno era alema n. Tras Robert Knox, la 
dulce Francia aporto  al conde de Gobi-
neau, pero de nuevo Inglaterra se puso 
a la cabeza con Houston Stewart Cham-
berlain, casado con Eva, hija de Wag-
ner, gracias a lo cual pudo obtener la 
nacionalidad alemana, establecio  el ra-
cismo y el supremacismo como base de 

una cosmovisio n filoso fico- pragma tica 
que todo lo explicaba. 

En resumen, y para acabar, 

Wagner es indudablemente anti-
semita. Sin ninguna duda.  

Pero no es el antisemitismo que to-
dos identificamos con el pensamiento 
nazi. Porque actualmente todos iden-
tificamos antisemitismo con nazismo, 
y eso no es así. No puede seguir sien-
do así. 

 El antisemitismo de Wagner es de 
corte antiguo, como pudiera ser, entre 
nosotros, españoles, el de Quevedo. O 
el de Shakespeare, que es aún mayor, 
en “El mercader de Venecia”. Esta obra 
es bestialmente antisemita, pero este 
hecho, como siempre, es hábilmente 
escondido por los ingleses. 

  

  Por favor, no olvidemos que 
cuando hablamos del antisemitismo 
que mantuvieron algunas figuras lite-
rarias tenemos que distinguir muy es-
crupulosamente que no todos los an-
tisemitismos son iguales.  

Existen dos antisemitismos: el 
“clásico” llamémosle de tipo medie-
val, que podríamos denominar “ju-
deofobia”, y el antisemitismo metafí-
sico, aliado al racismo y al odio más 
demencial, que se fue imponiendo a 
partir del s. XIX y que constituyó el 
elemento básico de la ideología nacio-
nalsocialista.  

Este antisemitismo racista mo-
derno es el que construyó toda una 
teoría de la historia y de la sociedad a 
partir de las supuestas conspiracio-
nes de los judíos contra las civilizacio-
nes y los pueblos.  

 

                                                       

Juan Ramón González Ortiz 

  



 

124 

  

https://hermandadblanca.org/


 

125 

DOCTOR CEREBRO: 

autonomía, automatismo y autismo. 

Jorge Ariel Soto López 

 

Sewon es un niño  quien a sus cinco 
años de edad (1990) quería desarmar 
los objetos para ver cómo funcionaban. 
No puede reír ni llorar y es incapaz de 
sentir empatía. La orientadora escolar lo 
remite al especialista donde es diagnos-
ticado con un trastorno del espectro au-
tista.  

Doctor cerebro es una serie de tele-
visión web surcoreana creada por el es-
critor, director y productor ejecutivo Kim 
Jee-woon.  Es la primera serie en co-
reano producida para Apple TV+, y se 
estrenó el 4 de noviembre de 2021 junto 
con el lanzamiento del servicio de 
streaming en Corea del Sur. 

La serie narra la historia de Sewon, 
un brillante neurólogo afectado por un 
trastorno del espectro autista. Tras una 
horrible tragedia personal, en la que 
pierde a su mujer y a su hijo, intenta en-
contrar pistas que le ayuden a compren-
der lo sucedido, y para ello decide llevar 
a cabo experimentos llamados sincroni-
zaciones: conectar su propio cerebro al 
de personas recientemente fallecidas, 
para acceder a sus recuerdos mediante 
entrelazamiento cuántico. A medida que 
conecta su cerebro con el de los falleci-
dos, también adquiere algunas de sus 
habilidades y cualidades, y logra así ex-
perimentar sentimientos que nunca an-
tes había tenido. En este proceso en-
cuentra la ayuda de un enigmático de-
tective privado. 

A sus 35 años de edad, Sewon se 
presenta así: 

Soy el Doctor Sewon Koh y desde 
niño quise saber cómo funciona el cere-
bro. Mi enorme curiosidad me condujo a 
la investigación cerebral. Mi deseo insa-
ciable de entrar a las mentes de los de-
más no conocía límites. 

Para Paul McLean el cerebro hu-
mano es triúnico: tres cuerpos separa-
dos que tienen su propia inteligencia es-

pecial, subjetividad, sentido del tiempo y 
el espacio, y memoria. El cerebro triúni-
co consiste en la paleocorteza, el siste-
ma límbico y la neocorteza. 

Sewon nació con un hipocampo dos 
veces más grande que el de un niño 
promedio y una amígdala que no alcan-
za a ser la cuarta parte de la de un ta-
maño normal. Había una gran distancia 
entre sus hipocampo y amígdala. 

La amígdala forma parte del sistema 
límbico, y su papel principal es el proce-
samiento y almacenamiento de reaccio-
nes emocionales. La amígdala se en-
carga principalmente de la formación y 
almacenamiento de memorias asocia-
das a sucesos emocionales. 

El hipocampo desempeña principal-
mente funciones importantes en la me-
moria y el manejo del espacio, por lo 
que existe un interés considerable en 
verificar la posibilidad de que los decli-
ves asociados a la edad puedan estar 
producidos por el deterioro del hipocam-
po. 

AUTONOMIA 
El cerebro es una maravillosa “má-

quina” biológica capaz de generar patro-
nes globales oscilatorios que literalmen-
te son los pensamientos, percepciones, 
sueños, en fin, el “sí mismo”. 

Lo que IBM ha querido hacer con la 
palabra “autonómica” se reduce a cuatro 
objetivos tecnológicos: lograr que las 
computadoras puedan configurarse a sí 
mismas, lograr que los sistemas puedan 
sanarse a sí mismos, hacer que los sis-
temas puedan optimizarse a sí mismos y 
hacer que toda la red pueda “autoprote-
gerse”. La computación autonómica tie-
ne mucho que ver con el sistema ner-
vioso autónomo, mientras que la Inteli-
gencia Artificial se encarga de solucionar 
problemas que se resuelven en el lóbulo 
frontal del cerebro. Le falta mucho a la 
inteligencia artificial para emular la cu-
riosidad, la interacción social, metacog-
nición y otras funciones del cerebro.  

El hijo de Sewoon, Doyoon, fue se-
cuestrado y dado por muerto y poste-
riormente a la esposa Jaeyi Jung, trata-



 

126 

ron de asesinarla por lo que quedó en 
estado de coma. Sewon se sincronizará 
con los cerebros de cada uno de ellos 
para encontrar imágenes que le ayuden 
a clarificar lo sucedido. 

Jaeyi se sacrifica para que su esposo 
pueda acceder sin obstáculos a su cere-
bro.  Sewon pudo acceder a las memo-
rias de su esposa y así descubrir dónde 
se encontraba Doyoon, su hijo. 

El cuerpo etéreo de Doyoon es el 
instrumento de su energía emocional. 
Su memoria es como un laberinto dentro 
de su cerebro, por lo que ha de transferir 
sus memorias emotivas a los niveles 
etéricos de percepción, y al cambiar de 
actitud podrá comunicarse con su Pa-
dre. 

AUTOMATISMO 
Sewon ha desarrollado su mente de 

manera tal que parece una máquina de 
pensar: manipula símbolos. Manipular 
lógicamente símbolos es la esencia del 
pensamiento, de ahí que se haga refe-
rencia a la computadora como una má-
quina pensante. Los computadores se 
usan para controlar otros sistemas, para 
automatizar. La automatización tiene 
que ver con el reemplazo de la mente. 

Cuando Doyoon realizó su grado de 
preescolar, aprendió a diferenciar for-
mas, tamaños, colores y texturas me-
diante los bloques lógicos. Se orientaba 
determinando la posición de un objeto 
respecto a los ejes vertical y horizontal y 
a los puntos cardinales. Aprendió a es-
tablecer relaciones entre las partes y el 
todo. 

En la actualidad los niños van a las 
escuelas para ir alcanzando niveles su-
periores de logro en el desempeño de 
una competencia. Lo mismo ocurre con 
los videojuegos ya que las habilidades 
que se aprenden en un ambiente simu-
lado pueden trasladarse fácilmente al 
mundo real, pero lo más importante que 
ha de lograrse con una simulación es la 
confianza en las propias capacidades. 

AUTISMO 
Sewon observó la manera en que su 

madre fue atropellada y lo que más le 

impactó fue cómo las esquirlas le hirie-
ron la cabeza, y es que todo autista ha 
de equilibrar los cristales de los hemisfe-
rios derecho e izquierdo de su cerebro. 

El autismo es una imperfección de 
los genes hereditarios. Es un problema 
cerebral de ensamblaje. Cuando el ce-
rebro se forma, varios circuitos no se li-
gan y esa parte del cerebro no se ali-
menta con información y queda desliga-
do del mundo. Los circuitos que no se 
unen pertenecen a la corteza cerebral, 
el centro de procesamiento que acumula 
información hereditaria. En el campo 
metafísico, serían los recuerdos pasa-
dos de vidas y existencias. 

Dentro del espectro autista está el 
Asperger, en lo referente a la PERCEP-
CIÓN que estos seres tienen de sí mis-
mos y de su entorno, sus energías-
pensamientos chocan y giran en un 
círculo vicioso, significa que los espejos 
de sus energías no logran emitir la ima-
gen a otros círculos del cerebro, sino 
que rebotan y tienden a repetir lo mismo 
una y otra vez. Se le confunde con los 
grados mínimos del Autismo y es casi lo 
mismo, con la única diferencia de que el 
autista no sale del círculo vicioso y el 
Asperger sí.  

       Jorge Ariel Soto López 
 

 



 

127 

Subiendo la montaña del dolor 

Juan Ramón González Ortiz 

Una de las cosas más importantes 

que tienes que hacer con tu vida, y a 
la que nadie te ha enseñado, es qué 
hacer con el dolor. Dónde ponerlo. 
Qué hacer con él. 

¿Qué hago con mis dolencias y mi 
dolor? 

¿Cómo subir la montaña del dolor? 

Porque el dolor a todos nos alcan-
za. Tarde o temprano. Y si no te ha al-
canzado a ti todavía, si aún eres de los 
que se creen indestructible, y eres de 
los que no cesan de enorgullecerse de 
su buena salud, espera un poco, y ya 
veremos… 

Hubo un místico católico, un místi-
co moderno, cuya vida fue dolor, do-
lor, dolor, …. Me refiero al Padre Pío, 
el cual recibió los estigmas a los 31 
años, adentrándose en una vida de 
dolor inimaginable, pues los estigmas 
son una tortura atroz. 

 
Foto: Padre Pío, cuando a los 31 años recibió los Santos es-

tigmas, que permanecieron en su cuerpo durante más de 50 años. 

Voy a centrar este artículo en las 
palabras y en el ejemplo de Padre Pío, 
pues fue el verdadero maestro de qué 
hacer con la enfermedad y el dolor. 

Él sí que subió la montaña del do-
lor, con todo su dolor a cuestas, hasta 
la mismísima cima. 

Lo primero que sobre el camino 
del dolor nos dice Padre Pío es que es 
muy difícil, a pesar que a todos nos 
alcanza. En el fondo el camino del do-
lor es el camino de la Purificación. 
Krishnamurti decía que no tenemos 
ni idea lo que implica la palabra Puri-
ficación. Es cambiar la nota musical 
de todos los tejidos y células del 
cuerpo, y sobre todo de la mente, a 
una tasa vibratoria más alta que em-
puje al alma lejos, muy lejos.  

El Maestro Tibetano insiste, tam-
bién, en la necesidad de purificación, 
y nos explica que creemos saber lo 
que significa esa palabra (“purifica-
ción”) pero realmente no tenemos ni 
idea de su significado. Y mucho me-
nos sabemos de sus implicaciones. 

 Padre Pío estimulaba y animaba a 
las almas a perseverar sin descanso 
en el camino doloroso. Pero con mu-
cha frecuencia, se ofrecía él mismo, 
sustituyendo a las pobres víctimas de 
dolores, tomando él para sí mismo 
esos dolores, devolviéndoles, así, a 
ellos la normalidad en la vida del 
cuerpo pero dejándoles a ellos todo el 
mérito.  

En realidad, su vida de crucificado 
por Cristo le enseñó a ser un crucifi-
cado para todos. Efectivamente, con 
mucha frecuencia nos olvidamos de 
que Nuestro Señor fue un crucificado, 
un atormentado, un flagelado. 



 

128 

Padre Kolbe 
  



 

129 

Es decir, es un Dios de dolor que 
nos enseña la trascendencia del dolor. 
Porque ÉL quiso sufrir el dolor resul-
tante de cada uno de tus pecados, y 
de cada uno de mis pecados y de los 
de todos. Y de todos los que ha habi-
do y habrá. ¿Para qué y por qué quiso 
sufrir todo este dolor que te estaba a 
ti destinado? ¿Para qué? Pues para 
que no lo sufras tú. 

Es decir, él carga vicariamente con 
el sufrimiento que le es ajeno. 

Se trata de una participación total 
en el sufrimiento y el dolor de la hu-
manidad. 

Tal y como hizo Martha Robin, la 
santa estigmatizada francesa, nacida 
en 1902 y muerta en 1981, que sufrió 
no menos de diez enfermedades muy 
graves, y que la llevaron a estar en-
camada toda su vida. O igual que hizo 
Santa Gema Galgani, patrona de los 
enfermos permanentemente enca-
mados y también patrona de todos 
los enfermos medulares.  

Padre Pío tenía en el convento un 
devoto muy especial, Giuseppino, cie-
go, que nunca le pidió la curación, a 
pesar de que Padre Pío había devuel-
to el don de la visión innumerables 
veces, e incluso curó a una niña (Ma-
ria Gemma Azario) que había nacido 
sin pupilas y con la retina mal forma-
da, y que sigue viva a día de hoy. Giu-
seppino mantuvo la ceguera para que 
otros pudieran ver, haciéndose él 
cargo de la ceguera que les estaba 
destinada. De la misma manera que 
los padres al saber alguna picia de 
nuestros hijos, decimos muy dolidos: 
“Es culpa mía“, aunque no sea así. Así 
obraba Padre Pío. 

 O cuando, al saber de un accidente 
o de cualquier cosa triste que le ha 
sucedido a un allegado nuestro, lle-
vados de la piedad y del amor, deci-
mos: “Castíguenme a mí. Yo soy el úni-
co culpable en esta situación”. Y, así, 
exigimos el castigo para nosotros, que 
a pesar de todo, no hemos sido los 
trasgresores. El padre Kolbe, estando 
él excluido del castigo, se intercambió 
en la fila para el fusilamiento, como 
pena aleatoria de una fuga, con un 
gemebundo y pobre padre de fami-
lia… 

Esta es la verdadera comunión de 
los santos. 

Estos discípulos que he menciona-
do, auténticos argonautas del espíri-
tu, verdaderos samuráis que supieron 
ir más allá del dolor físico, no hacían 
sino acoger el mandato del Cristo y 
participar en la tarea de redención de 
la humanidad. Recuerda las palabras 
de Cristo en el Evangelio de San Ma-
teo: 
“ El discípulo no es más que su maes-
tro, ni el siervo más que su señor”. 

En una carta a la famosa devota 
Raffaelina Cerase, a la que preparó 
para su muerte (sin que en ningún 
momento nadie hablase de una posi-
ble curación), le escribía: 

“Haré míos todos sus dolores y los 
ofreceré todos en holocausto al Señor 
por Vd.” 

De eso se trata: sufrir con el otro, 
aceptando su dolor y rogando susti-
tuirlo.  Sin embargo, Padre Pío nunca 
deseó que alguien sufriese, aunque 
solo fuese un poco, por él. 

Me viene a la cabeza que el escri-
tor de Teosofía y Agni Yoga, Vicente 



 

130 

Beltrán Anglada decía que la manera 
más eficaz de no sucumbir a un cán-
cer, cuando ya se padece, es olvidarse 
uno, y no pedir por uno mismo, sino 
rogar y pedir mental y espiritualmen-
te sanación por otro que conozcamos, 
por otro enfermo o por otros enfer-
mos que conozcamos.  

Cleonice Moncardi, su otra famosa 
devota, le pidió un día sufrir sus dolo-
res y, Padre Pío le respondió, 

”No, yo no me dejo arrebatar mis 
dolores. Bastante tienes con los tuyos.”     

Esta vida de gigantescos esfuerzos 
espirituales padeciendo con miles de 
seres humanos, y no compadeciéndo-
se de miles de personas, significaba 
para Padre Pío el camino más difícil 
que pueda imaginarse. Igual que Cris-
to, tomó el camino más áspero de 
cuantos hay. 

El profesor Gerardo de Caro, cuen-
ta que vio una noche a Padre Pío ca-
minando por el convento, y su marti-
rio era insostenible. 

“Era ya noche cerrada y Padre Pío 
volvía del coro, caminaba muy inclina-
do. Mucho. Arrastraba las sandalias 
por el suelo, como si cargara con una 
enorme Cruz. Manifestaba un tremen-
do dolor al caminar. Intentaba no pre-
sionar los estigmas de los pies mien-
tras andaba. Entonces fue cuando él 
descubrió que yo estaba allí y con gran 
esfuerzo se enderezó. Por un momento 
vi a Cristo arrastrando el madero de la 
Cruz.”    

Nuestro buen monje sabía la ver-
dad de cada uno. Y sabía cómo adap-
tar su trabajo a la particularidad de 
esa alma en especial. Es por esto, por 
esa especial y única adaptación a la 

persona sufriente, que Padre Pío de-
cía: “Cualquiera puede decir que el Pa-
dre Pío le pertenece.”  

No olvides cuando tu dolor como 
enfermo parezca que te supera que 
Padre Pío nos dijo: “La vida espiritual 
es agonía”.  

Para Padre Pío así era la vida: de 
Getsemaní al Tabor pasando por el 
Calvario. Él mismo comentó muchas 
veces que su misión empezaría y se 
culminaría después de muerto. No di-
jo ni explicó qué quería decir, pues 
Padre Pío era muy enigmático. 

Es muy conocida su frase: “Daré 
más guerra después de muerto que en 
vida”.  

De hecho, en la puerta de su habi-
tación en el convento (la número 1), 
Padre Pío había escrito “La Cruz 
siempre está lista y te espera en todas 
partes”. 

En uno de sus tres únicos escritos, 
Padre Pío eligió para reflexionar el 
tema de la agonía en Getsemaní. Pues 
su vida entera fue eso: agonía y su-
frimiento, Empezando porque sus es-
tigmas sangraron diariamente duran-
te cincuenta y dos años. 

 



 

131 

El dolor, aunque parezca mentira, 
nos cura.  Nos redime. La enferme-
dad, el sufrimiento, el dolor, borra 
nuestras faltas y todo se convierte en 
un florido vergel. Es el sufrimiento 
que fluye a través de nuestros cora-
zones es muy poderoso. 

Charles Baudelaire, en el extenso 
poema que su libro “Las flores del 
mal”, nos dice, 

“Bendito seas, Dios mío, que das el sufrimiento 
como divino remedio para nuestras impurezas 
y como la mejor y la más pura de las esencias: 
la que prepara a los fuertes para los santos place-
res”. 

Solo se trata de enfocar ese dolor 
en el bien común. “Mi Señor, acepto 
este sufrimiento. Sufro para que otros 
no sufran, sufro para que esta dolencia 
se extinga en el mundo, sufro para que 
los horribles pecados de mis vidas pa-
sadas desaparezcan …” 

El sufrimiento es sangre, querido 
lector, y sufrir es sangrar. No hay 
más. Esto es una guerra que no po-
demos perder. Una guerra santa espi-
ritual. La sangre santa es la que se 
condensa para nuestra mejora en to-
dos los Misterios y se nos ofrece co-
mo un misterioso Rocío. También no-
sotros estamos estigmatizados, pues 
tenemos herido el corazón por una 
llaga de amor hacia Dios y la Sabidu-
ría Santa.  

Nuestra herida se acrecienta con la 
separación del Amado. 

También sangramos por nuestras 
tribulaciones, la dificultad de nues-
tras vidas y nuestros dolores que 
constituyen nuestra Pasión particu-
lar, con la que poco a poco vamos su-
biendo hacia el Gólgota eterno. 

Juan Ramón González Ortiz 

Habitación en Nueva York 



 

132 

 

 

 Edward Hoper, 1932  



 

133 

 

¿Por qué me siento solo cuando 
estoy rodeado de gente? 

Juan Ramón González Ortiz 

La soledad de corazón justo cuan-

do más nos rodea la multitud es un 
sentimiento que todo el mundo ha 
experimentado alguna vez. 

Es un sentimiento de total desco-
nexión. 

Uno de los mayores solitarios que 
ha navegado por los océanos de la li-
teratura, ha sido Dostoyevski, que fue 
un solitario total. Su madre murió 
prematuramente, y su padre, médico 
y alcohólico, muere,  debido a su mal 
carácter, a manos de los campesinos 
de su propiedad de Darovoie. El joven 
Dostoyevski tenía entonces dieciocho 
años. Y todo esto le hizo introvertirse 
aún más. 

Uno de los personajes más inmor-
tales que supo crear, verdadera quin-
taesencia de la soledad, es el perso-
naje principal de su juvenil novela 
“Noches Blancas”, en la cual el nove-
lista no nos dice el nombre del prota-
gonista. Simplemente le llama el na-
rrador o el héroe.  

Ya en la primera noche, tras su en-
cuentro ocasional con la inolvidable 
Nastenka, el héroe le confiesa a la jo-
vencita que se está muriendo de sole-
dad. 

Yo también de joven he sido un 
atormentado, un soñador terrible-
mente solitario, fuera de todo, inca-
paz de encajar en cualquier ambiente. 
Como reacción me encerré en una 
monstruosa soledad. Deambulaba los 
domingos por los polígonos indus-
triales, vacíos y espectrales, para no 

encontrarme a nadie, salvo a los al-
cohólicos derribados por el suelo, en 
los cuales leía la misma enfermedad 
del alma que la mía. También de vez 
en cuando me encontraba con gente 
muy peligrosa, boxeadores locos, ex 
luchadores borrachos, mendigos es-
quizofrénicos, …  

Siempre me dejaron en paz. Cosa 
que no harían años después los agen-
tes sindicales, o los representantes 
del gobierno, o los profesores de la 
universidad. 

 Internet, contra lo que pudiera 
creerse, aún ha exacerbado más ese 
sentimiento de soledad entre la mul-
titud. Naturalmente, todas las accio-
nes ante la pantalla ocurren a solas, 
por eso es tan contradictorio que es-
tando a solas exista una amistad digi-
tal. Sentirse acompañado, bien consi-
derado y apreciado, en el mundo digi-
tal, se manifiesta a través del símbolo 
llamado “like”. 

 Así, la diferencia en la Red entre 
compañía o soledad depende del nú-
mero de likes o comentarios que ob-
tengas. El que solo obtiene uno, o 
ningún like, se percibe a sí mismo 
como un ser tan abandonado como el 
protagonista de la novela de Dosto-
yevski. 

Si bien Internet es un entorno 
propicio para la desolación, no lo es 
menos que la ciudad, porque las 
grandes ciudades, en sí mismas, en su 
misma constitución, son el terreno 
más abonado que hay para el senti-
miento de soledad. 

Nadie como el pintor Edward 
Hopper supo plasmar la soledad ur-
bana. En su obra “Habitación en Nue-
va York” vemos a un hombre abs-
traído, ausente del todo, postrado an-



 

134 

te el periódico, mientras su mujer se 
apoya aburrida en el piano, donde to-
ca una sola tecla. Esa nota aislada 
simboliza el estado interior de la mu-
jer, que se siente como una nota sola, 
es decir, sin armonía ni acompa-
ñamiento alguno. 

Olivia Laing en su obra “The Lonely 
City: Adventures in the Art of Being 
alone”, nos dice que la ciudad es el 
espacio más solitario que hay para un 
corazón humano, pues en la ciudad 
“la soledad no es necesariamente lo 
mismo que el aislamiento físico, sino 
más bien la falta o deficiencia de cone-
xión, relación estrecha o afinidad (…) 
Aunque parezca extraño, ese estado 
puede alcanzar su apoteosis en medio 
de la multitud”. 

Esa falta de afinidad de la que ha-
bla Laing, puede provocar dos res-
puestas: o melancolía, o soberbia. 
Aunque lo más común es una mezcla 
de ambas: “No le importo nada a na-
die, pero jodeos todos porque a mí el 
mundo me importa una m…”   

  
Foto; Joyce Carol Oates 

Hay un áspero y oscuro poema a la 
soledad de Joyce Carol Oates titulado, 
Nighthawks, ‘Noctámbulos’, que con-
tiene un intranquilizador y entriste-
cedor final:                                                                                                                                   

“Está pensando que es el hombre más 
afortunado del mundo. 

Entonces, ¿por qué no es más feliz?” 

Los literatos que han desarrollado 
este tema y que han llegado a cimas 
muy altas, por ejemplo Kafka, Poe, 
Dostoyevski, Amiel, Pascal, etc., tie-
nen la solución al problema de por 
qué nos sentimos tan desolados 
cuando estamos rodeados de mucha 
gente, en un espectáculo deportivo, o 
en un recital, por ejemplo, o en un 
concierto, …, y nos ofrecen una con-
clusión inequívoca: 

el deseo de sentirse arropado por los demás 
oculta la desconexión con uno mismo. 

Así como las personas con conflic-
tos internos sin resolver tienden a es-
tar en guerra con el mundo y a crear 
relaciones tóxicas, cuando te conoces 
hasta en tu faceta más sombría, te 
aceptas, lo cual cuesta muchísimo, y 
hasta te amas tal y como eres, dejas 
de necesitar que te arrope la multi-
tud, o cualquier otra “tirita” social. 
Sentirse solo entre la multitud, en-
tonces, ya no tiene sentido.  Cuanto 
más pacífica y correcta es la relación 
de uno consigo mismo, más fluida, 
menos problemática, conflictiva y di-
fícil será entonces nuestra relación 
con los demás. 

Fíjate, querido lector, qué solución 
tan fácil y evidente tenía ese angus-
tioso problema que nos hacía setirnos 
como el mismísimo Werther. 

 El problema es que nadie mira 
dentro de sí. La solución, pues, es mi-
rar dentro de sí, 

Recibe mi sincero y fraternal abra-
zo. 

Juan Ramón González  Ortiz 

  



 

135 

 

  



 

136 

 

Qué es la deconstrucción 

Juan Ramón González Ortiz 

 

En primer lugar, hemos de decir 

que el Deconstruccionismo es un 
nuevo irracionalismo, uno de tantos, 
tal vez el peor. 

La Deconstrucción es otra estra-
tegia anti racionalista, ni más ni me-
nos. 

Es a partir del Existencialismo y 
del Estructuralismo, que las ideas 
fundamentales del Deconstruccio-
nismo comenzarán a tomar forma 
pero del campo del Materialismo. El 
Deconstruccionismo surge para in-
tentar convertirse en una ideología 
principal o hegemónica en la socie-
dad. Gramsci emplea el sintagma de 
“hegemonía ideológica” para expli-
car la ideología que se convierte en 
la base del poder político. 

 

La primera deconstrucción: Derrida 

 

 Jacques Derrida, de origen judío, 
fue el padre de estas teorías. Pero si 
bien él avanzó en la deconstrucción, 
no es el responsable de lo que poste-
riormente se originó. Tal vez ese 
culpable sea Foucault. 

Es verdad que en Francia ya ha-
bía una gran tradición de cuestio-
narlo todo. Descartes hizo de la pre-
gunta, de la cuestión, el núcleo de su 
método de investigación. Derrida 
aprovechó esta familiaridad france-
sa con el cuestionamiento básico pa-
ra crear una teoría que explicase el 

núcleo de la cultura del pensamien-
to occidental. 

Derrida partió del lenguaje, en los 
diversos niveles en los que actúa y 
en el uso que hacemos de él, para 
mostrar lo que es el deconstructi-
vismo. 

Puesto que el lenguaje encierra 
simultáneamente varios niveles de 
uso, algunos en presencia y otros en 
ausencia, Derrida concluyó que en 
esa selva llena de atajos y de múlti-
ples sentidos es imposible orientar-
se, por tanto: nos es imposible com-
prender la totalidad de sentidos y 
sugestiones que encierra un texto. 
De hecho, no podemos conocer un 
texto salvo muy superficialmente. 

Derrida nos dice que, dada esa 
pluralidad de valores, de matices y 
todas esas capas de sentido, ningún 
pensamiento o concepto se puede 
transmitir en forma “pura” y perfec-
ta, y que en consecuencia, casi cual-
quier interpretación, es legítima. 

Deconstruir es romper, separar, 
deshacer. Ya sea una estructura, 
un símbolo, una época histórica o 
cultural, un líder, o toda una filo-
sofía. 

 

 
Para Derrida, desmontar un tex-

to, simplemente es una forma de 
cuestionarlo. Se destruye un texto, o 
cualquier elemento, al deconstruir-



 

137 

lo, y al final se halla la semilla, el 
pensamiento clave y nuclear que lo 
organiza todo, y luego se reconstru-
ye según ese punto de vista inter-
pretativo, que ya estaba dado por el 
propio texto en sí mismo. 

Derrida dio el gran salto ontoló-
gico desde la crítica literaria y tex-
tual hasta el pensamiento occidental 
en su conjunto, incluidos sus ele-
mentos lingüísticos y el fenómeno 
de la traducción.  

También, Derrida hizo objeto de 
la deconstrucción “el problema ju-
dío”, junto con los pensadores y los 
comentaristas judíos. 

Como podemos imaginarnos, no 
escapó al bisturí de la deconstruc-
ción, el propio temperamento ger-
mánico, neokantiano y tozudo. 

La “deconstrucción” de la cues-
tión judía es una intención íntima de 
Derrida para arribar a la judeidad, a 
su ser propio, a su alma. Para esto, 
escruta las distintas “judeidades” de 
pensadores judíos, por ejemplo, Le-
vinas, gran amigo suyo.  

Derrida se desespera pues esta 
misión requiere tener en cuenta una 
enorme variedad de contextos his-
tóricos, políticos, sociales y filosófi-
cos concretos, vividos y asumidos, 
ya sea antes de la "Shoah", y des-
pués de la "Shoah" ("Holocausto").  

Derrida deconstruye pues, para 
reconstruir o al menos para asir el 
misterio de la identidad judía y la 
condición mental de todo pensador 
o filósofo judío.  

 

“¿Somos griegos? ¿Somos ju-
díos? Pero ¿quiénes nosotros? 
¿Somos primeramente judíos o 
primeramente griegos?”. 

 

De sus lecturas de Levinas 
aprende que lo más valioso para un 
individuo o un pueblo, lo que per-
manece, es la idea de rectitud, que 
en hebreo se llama “Temimut”, la 
esencia de Jacob. Rectitud equivale a 
honestidad, integridad. 

Esa rectitud, esa honestidad no es 
otra que la aceptación sin reservas 
mentales de la Torah. 

Esta aceptación hace que cual-
quier persona que, LIBREMENTE, 
haya aceptado sin límites la Torah, 
sea superior a quien no lo ha hecho, 
puesto que entonces es un no- libre. 
Lo cual le hace inferior, o, al menos, 
esclavo. 

 

La segunda deconstrucción: Fou-
cault 

 

Michel Foucault desarrolla una 
segunda etapa de la deconstrucción. 
Al contrario que hizo Derrida, Fou-
cault une la deconstrucción a los so-
fistas griegos, a Freud, a Marx y a 
Wittgenstein. 

Foucault concibe la deconstruc-
ción como un instrumento contra el 
poder político imperante. Para él, la 
deconstrucción sirve a la lucha ideo-
lógica contra el poder, pues, según 
Foucault, la Historia es un “estado 
de guerra del que nunca se sale”. 



 

138 

Foucault se manifiesta de forma 
muy positiva frente a lo que él llama 
“fenómenos de ruptura”, por ejem-
plo, la homosexualidad, el feminis-
mo, el indigenismo, …, y natural-
mente los incorpora a la lógica de su 
crítica: destruir la “razón normali-
zadora”, que es la que impone el 
“patrón social”, o sea, lo permitido y 
lo no permitido, lo correcto y lo in-
correcto, lo deseable y lo no desea-
ble, … Según Foucault, siempre se 
trata de binarismos, en el cual el 
término “correcto” es el que está 
sometido a la razón científica, o car-
tesiana, o a la tradición. 

Saber y poder se integran y se 
completan de cara a imponer las 
“razón normalizadora”. 

Por tanto, ir contra la racionali-
dad es idéntico a ir contra el poder 
político. 

Foucault pretende, deconstruir 
la “razón” occidental a partir de la 

“sinrazón”, desde siempre coloca-
da en la “marginalidad”, actuando 
la locura y la sinrazón como for-
mas de contrapoder. 

Después de la muerte de Dios, 
que anunció Nietzsche, nuestro 
buen francés anunció la muerte del 
ser humano, convirtiendo así a su fi-
losofía en un anti humanismo. Lo 
que quiere decir que el ser humano 
ya no es el punto focal de la Histo-
ria, puesto que el ser humano es una 
creación muy reciente, de poco más 
de dos siglos. 

 
 

El pensamiento de Foucault es in-
tempestivo y fuera de todos los valo-
res sociales en curso. Foucault admi-
te que la existencia humana está en 
vías de extinguirse muy rápidamen-
te, y que la construcción llamada “el 
ser humano” solo vive en el leguaje. 

En definitiva, para Foucault, la 
doctrina deconstruccionista es: 

“suplantar tanto el paradigma 
de que “soy” esto como el para-
digma de que soy el “sujeto” de ta-
les acciones o tales atribuciones”. 

Tras Foucault empieza el post de-
constructivismo, pero eso lo deja-
mos, por ahora.  

 

Juan Ramón González Ortiz 
 

 



 

139 

 

Detalle. Óleo  de Jose Ferre Clauzel 

 

 
  



 

140 

Pasado y presente. 
Una lección para la vida y la muerte. 

Juan Ramón González Ortiz 

 

Por más que me estrujo los sesos 

no logro fechar este viaje del que os 
voy a hablar. 

 Todavía ni me había casado. Es 
más, eso ni entraba en mis planes.  

Por tanto, yo creo que seguramen-
te tendría los veintitantos años. Tal 
vez fuese el año de 1986. 

Parece que han pasado mil años, 
¿verdad? 

No me quedó claro de quién salió 
la idea, y mucho menos quién sub-
vencionó el viaje. En aquella época 
estas dos cosas no me interesaban.  

Me imagino que la idea de aquel 
viaje a Grafenwöhr provendría de las 
asociaciones de excombatientes. Po-
siblemente, también diversas entida-
des, como Cajas de ahorros, el Minis-
terio del Ejército, Universidades, … 
dotarían con fondos para que aque-
llos hombres pagasen lo mínimo.  

La expedición estaba abierta a fa-
miliares, simpatizantes y afiliados. Yo 
naturalmente no quería acogerme a 
subvenciones de ningún tipo. Pagué 
mi viaje completo, como si lo compra-
se en una agencia de viajes para ir a 
Benidorm. 

Muchos de aquellos ancianos, ex 
divisionarios todos, pronunciaban 
descaradamente “Grafenberg”. En el 
avión, estos me decían que ya de jó-
venes lo pronunciaban así, “Grafen-
berg”. 

 

 

 
Foto: la famosa torre de observación de artillería de Gra-
fenwöhr. Construida en 1926. Veintiún metros de altura. 

Grafenwöhr estaba a pocos kiló-
metros de Nüremberg, y era el centro 
de instrucción asignado por el mando 
alemán para la División Azul. Se tra-
taba de uno de los mejores de Alema-
nia y aún hoy en día sigue siéndolo. 
Un inmenso recinto de unos 70 kiló-
metros de perímetro rodeado de bos-
que que disponía de teatro y cine, 
campos de deporte, un lago y grandes 
campos de tiro. En la actualidad, es la 
sede del Séptimo Ejército estadouni-
dense. 

 
Foto: Barracones en el campamento de Grafenwöhr 



 

141 

Los ancianos desconfiaban de mí: 
un jovencito entre tanta artrosis, in-
sulina, temblores, mareos, úlceras 
gástricas… Me costó un poco que su-
pieran que yo era un entusiasta de 
todo lo que significase División Azul. 
Por supuesto, les conté que mi padre 
fue divisionario, y que combatió como 
un endemoniado en el horror de Sin-
yavino, siendo uno de los poquísimos 
que quedó con vida de una compañía 
de doscientos hombres. Uno de aque-
llos soldadotes creyó acordarse de mi 
padre pero su memoria se había debi-
litado tanto y su frustración era tan 
evidente que en su lugar brotaron de 
sus ojos unas lágrimas saladas de 
profunda rabia que me enternecieron 
de pies a cabeza. Aquel hombre vaci-
lante, terco y doblado por los años,  
fue alguna vez un guerrero cuyo co-
razón ardía en la espera del fuego del 
combate. 

 Yo también estuve al borde de las 
lágrimas…  

No me costó nada ver con los ojos 
del alma a todos aquellos hombres 
cuando eran jóvenes y bellos, fuertes 
y duros, ebrios de un sueño heroico y 
esforzado, dispuestos a morir en una 
tierra extraña, ya fuese en el campo 
de batalla o en el GULAG… 

Ninguno de ellos vive ya. Todos 
han muerto…. 

¡Se acabaron los hombres que iban 
por la estepa solos! 

Naturalmente todo el campamento 
de Grafenwöhr estaba cambiadísimo. 
Sin embargo, sobrevivían los mismos 
campos de lúpulo en torno al pueblo, 

También una oficina bancaria, toda-
vía, estaba en su mismo sitio.  

- “Mira, el banco. Está ahí ¿Te 
acuerdas?” 

- “Allí, en la esquina. El bar al 
que íbamos. Es increíble. Todavía 
está ahí.” 

Como os podéis imaginar todos en-
tramos en aquel bar. Sus paredes ex-
hibían viejas fotografías enmarcadas 
de soldados de la DA: bebiendo cer-
veza, charlando, ligando o, mejor, in-
tentando ligar con chicas alemanas, e 
incluso unos soldados españoles zu-
rrándose con unos alemanes. Había 
una foto muy curiosa en la que dos 
divisionarios estaban dando una clase 
de tauromaquia, en español, supongo, 
ante un silencioso público de solda-
dos alemanes que escuchaban sin en-
tender nada. La muleta, por cierto, 
era la camisa azul de uno de los dos 
conferenciantes…. 

Todos miraban las fotos esperando 
descubrirse en ellas. 

A pesar de que el momento fue 
muy alegre, la melancolía lo atrave-
saba todo. 

Yo sentí la herida de la tristeza en 
mi corazoncito de veinteañero, en-
tonces, un buen divisionario me vio 
vacilar un momento y, como antes, 
como cuando peleaba ceñido el acero 
en su mano, vino en mi rescate. 

Pidió café, nos sentamos en una 
mesa y entonces (y contarte lo que te 
voy a contar era el motivo inicial del 
artículo), me regaló con un maravillo-
so bocado de oro: 



 

142 

- Querido niño, ¿cómo es que tu 
corazón pierde la paz? ¿Acaso estas 
viejas y desteñidas fotos te han ven-
cido? 

Escucha lo que te quiero contar. 
Tu padre, yo, todos esos que están 
ahí ..., todos hemos sido soldados. 
Llevábamos una vida minúscula, 
absolutamente sencilla y simple. Vi-
vir así es fácil y maravilloso. Éra-
mos como ascetas y héroes. 

Mira, todo cuanto necesitábamos 
cabía en un macuto de lona. Nada 
más nos hacía falta. 

 Ahora soy un viejo y vivo en un 
hogar del jubilado. Y como antes, 
todo lo que necesito y todo lo que 
tengo es lo que cabe en una estre-
cha taquilla. Que es mi actual mo-
chila. 

Como cuando era joven, sigo con 
mis bolsillos vacíos. Es decir, sin te-
ner dinero. 

Cuando éramos soldados, solo 
queríamos vivir. Seguir vivos. Per-
vivir. Ahora soy un viejo, y estoy 
lleno de dolencias. Pero sigo con el 
mismo impulso: vivir. Contra la 
muerte y los tremendos tiros arti-
lleros de mis enfermedades, que 
abren huecos enormes en mi cuer-
po: vivir. Pervivir un día más. 

Métetelo en la cabeza: ser en la 
vida soldado. Soldado siempre. Solo 
posees los soles del rojo verano, y 
las brumas y hielos del triste in-
vierno, tu mochila, tus bolsillos va-
cíos y tus ganas de vivir. Y nada 
más. 

Ser en la vida soldado… 

Siempre soldado. 

Siempre con corazones nuevos. 

Ser en la vida soldado. 

 

 

 

250. Einheit spanischer Freiwilliger 

División 250 de voluntarios españoles. 

 

 

Juan Ramón González Ortiz 

  



 

143 

 

 

 
 

https://es.pinterest.com/pin/119556565105056688/ 

 

 
 

 
 

  



 

144 

¿QUÉ ES EL ESOTERISMO VER-
DADERO, Y DE DÓNDE PROCEDE? 

Javier Antolínez 

Resumiendo mucho este tér-

mino tan manoseado, y denostado, 
diré que es el camino más directo, 
hacia el verdadero destino del ser 
humano, aunque no el único. 

Su origen se remonta, según 
cuentan las crónicas recogidas de 
los antiguos Vedas, y guardadas ce-
losamente en algunos de los templos 
Tibetanos más remotos, a que toda 
la sabiduría procede del Planeta Ve-
nus. 

Según se cuenta, cuando uno de 
los grandes Iniciados de su es-
quema, vino a nuestro planeta, para 
implantar el mismo sistema de exá-
menes, que tanto éxito había tenido 
en su planeta, aquí en la Tierra, co-
mienza la implantación de la huma-
nidad en la Tierra. 

El sistema consistía en una acele-
ración evolutiva, en base a etapas, 
que eran confirmadas por exáme-
nes, a los que se llamó Iniciaciones, 
cuyo final exitoso, se coronaba con 
la imposición del Fuego Sagrado, 
sobre el que había alcanzado el nivel 
requerido para esa etapa. 

Al frente de aquella expedición de 
Grandes Seres, se encontraba un al-
tísimo Iniciado de la cadena de Ve-
nus, llamado Sanat Kumara, que ve-
nía acompañado de 111 Kumaras 
más, o altos iniciados de Venus. 

Según se cuenta en antiquísimos 
textos, los Iniciados procedentes de 
Venus se instalaron a su llegada, en  
una isla, dentro de un mar paradi-

siaco, conocido hoy en día, como el 
desierto del Gobi. Lugar donde per-
manece a día de hoy su asenta-
miento, en niveles vibratorios muy 
elevados. 

Siendo esta zona altamente pro-
tegida por Grandes Entidades de 
poder, llamados Asuras. 

Todo eso ocurrió según se cuenta, 
hace unos 18,5 millones de años 
atrás, año más, año menos. 

El momento elegido fue cuando 
nuestro planeta ya se encontraba 
preparado, como un hábitat, casi 
perfecto, para albergar a la humani-
dad, que a partir de aquellos mo-
mentos se instalaría en él. 

El trabajo de preparación del pla-
neta, a lo largo de millones de años 
de los nuestros, estuvo a cargo de 72 
Razas de Grandes Entidades de los 5 
elementos, cuya misión fue dar for-
ma material al planeta, tal y como lo 
conocemos actualmente para prepa-
rarlo para albergar a la humanidad. 

Cada una de estas 72 razas se 
compone de miles de millones de 
miembros y son los primitivos habi-
tantes, creadores de este planeta, 
que habitamos, y que lo fueron cons-
truyendo y adecuando a las condi-
ciones necesarias para finalmente 
albergar a los reinos vegetal, animal 
y humano. 

Estas 72 Razas, con los nombres 
de sus Reyes, se encuentran detalla-
das en los textos sagrados tanto 
orientales como occidentales. 

Muchos de los fenómenos extra-
ños, inexplicables para nosotros, 
que hoy y siempre se han visto, co-
rresponden a su interacción con no-



 

145 

sotros, aunque siendo ésta, siempre, 
muy limitada. 

Todo esto lo dio a conocer a H. P. 
Blavatsky, un anciano cristiano cop-
to en Egipto, que le sugirió, para 
mayor ampliación de toda la infor-
mación que a él le habían transmi-
tido, visitar un Lamasterio Tibetano. 
Lamasterio donde le instruirían, en 
profundidad, sobre toda la historia y 
la Ciencia Sagrada. Así lo hizo, y 
después de largos años de estudio, e 
investigación, dio luz a su ingente 
obra, donde plasma gran parte de 
todo lo recibido. 

A partir de aquí, nace lo que hoy 
conocemos como ESOTERISMO. Se 
podrá creer en ello o no, pero de lo 
que no cabe duda, es de que un an-
cestral conocimiento que habla de 
nuestros orígenes, que fue custo-
diado y mantenido oculto a lo largo 
de miles de años, por monjes tibeta-
nos, que se lo entregaron a una mu-
jer, a la que no conocían de nada, 
deberían tener alguna poderosa ra-
zón para ello. Si no, es bien seguro 
que jamás lo hubieran hecho. 

Una vez recibido y asimilado el 
ingente conocimiento, además de 
haber tenido que aprender un idio-
ma que para ella era absolutamente 
desconocido, finalmente, lo dio a co-
nocer a la humanidad mediante su 
publicación. 

Se podrá creer en ella y en su 
obra, o no, pero la información única 
a nivel mundial, ahí está, difícil-
mente inventada.  Tal increíble y 
vasta información, no solo planeta-
ria, sino también Universal, que 
coincide escrupulosamente con tex-
tos sagrados orientales y occiden-

tales, no deja lugar a interpretacio-
nes. 

No pasa lo mismo con lo que se 
va descubriendo de antiguas civili-
zaciones, en las que hay que supo-
ner, deducir, establecer posibles 
teorías, para desentrañar cuáles 
eran su ciencia, su modo de vida, etc. 

Otras culturas, que sabemos muy 
avanzadas, nos han dejado legados 
que todos apuntan a contactos ex-
ternos, pero para poder entenderlos 
llevamos años de largas y duras ex-
cavaciones arqueológicas, investi-
gando y tratando de desbrozar, por 
lo que ha quedado de ellas, los cono-
cimientos y ciencias que tenían. 

Hablamos, por no ir muy lejos, de 
Egipto, que a pesar del ingente le-
gado que se está descubriendo, to-
davía surgen profundas dudas sobre 
sus conocimientos y hasta donde 
llegaban estos. 

En el caso de Egipto, se sabe que 
muchas cosas que han aparecido, 
se están ocultando a la opinión 
pública. Las razones de ello siem-
pre están cubiertas de oscuras 
brumas. Pero, sin la menor duda, 
bajo mi punto de vista, queda al 
descubierto el enorme interés de 
que la humanidad no progrese. 

No podemos olvidar que “el Co-
nocimiento es Poder”. 

Quien ostenta el poder, no quiere 
ser desplazado del mismo, eso no 
hay que explicarlo, ya que ese sen-
timiento subyace en el fondo de to-
dos y cada uno de nosotros, en ma-
yor o menor medida. Por esta mis-
ma razón, cuando aparece la in-
formación que nos pone al día de 



 

146 

nuestros inicios como seres huma-
nos en este planeta, ¿alguien puede 
dudar que no ha habido movimien-
tos ocultos para desprestigiar y 
ocultar toda esta información? 

El primer objetivo a destruir, 
siempre es el mensajero, al que, si se 
puede, se le corta la cabeza, y punto. 

En el caso de H. P. Blavatsky, eso 
no era posible, puesto que venía 
muy bien protegida por Grandes Se-
res y además cumpliendo una mi-
sión Sagrada, como tantos otros 
mensajeros anteriores y posteriores.  

La única solución era el despres-
tigio de su obra y de su persona. A 
ese desprestigio entran muy bien al 
trapo, mucha gente, e incluso cono-
cidos personajes, muy allegados a 
ella. Se hizo y se sigue haciendo con 
los mensajes Sagrados de Grandes 
Seres, de Profetas Mensajeros de 
gran poder Espiritual, de profetas 
no mensajeros que eran discípulos 
iniciados de menor grado, pero con 
un mensaje más local y también sa-
grado. Incluso a muchos de ellos se 
los quitaron de encima de un vio-
lento plumazo. 

Las fuerzas que ostentan el poder 
material, siempre han perseguido 
todo aquello que oliera a avance pa-
ra el vulgo, puesto que la esclavitud 
de sus súbditos era una necesidad 
para poder mantener el poder. Hoy 
en día, no ha cambiado nada, y se 
podría afirmar que la vuelta de tuer-
ca que se está dando, es mucho más 
apretada que antaño. 

Teniendo en cuenta que el Esote-
rismo, engloba a las grandes Reli-
giones desde su raíz, que las explica 

de forma actualizada, desmitificadas 
y descarnadas, de toda manipula-
ción, lo que no sería normal es que 
NO estuviera perseguido y mano-
seado, buscando su total despresti-
gio.  

El desprestigio se busca, en par-
ticular, en un amplio sector social 
que hoy en día empieza a destacar. 
El sector al que me refiero, es esa 
creciente masa humana de intelec-
tuales, que comienza a crecer desde 
hace algún tiempo. Este sector de la 
humanidad ya no tiene concesiones 
con historias de miedo y de infier-
nos pueriles de condenación eterna, 
pero es muy fácilmente manipulable 
en su propio terreno, puesto que to-
davía no ha llegado a consolidar una 
capacidad mental discernitiva sufi-
ciente, como para “saber lo que es 
verdad, o lo que es manipulación 
dentro de su esfera de actividad 
mental”. Las técnicas más utilizadas 
para confundir y manipular a la gen-
te que tiene un intelecto incipiente, 
son varias, pero siempre muy ele-
mentales todavía. 

 Se invoca a la Ciencia como el 
máximo exponente del conoci-
miento, y del que no se puede dudar, 
puesto que son grandes expertos 
quienes afirman esto o aquello. En 
realidad al final se puede ver que los 
expertos, o no existen o están com-
prados por los poderes facticos, pa-
ra que generen una opinión colec-
tiva, que sea cierta o no da igual, lo 
importante es confundir, y llevar a 
la gente como ganado, al redil que 
más interesa. 
  



 

147 

 
https://es.pinterest.com/pin/143341200636234672/  



 

148 

 La repetición incansable de 
mentiras bien estructuradas, y di-
fundidas machaconamente, por los 
medios de manipulación masiva, cu-
ya propiedad es de los mismos po-
derosos, que pretenden mantener el 
control total. 

 “Un Troyano sumamente efi-
caz”, que se ha introducido en el in-
consciente de la creciente masa de 
nuevos intelectuales, ha sido el des-
creimiento de toda inteligencia Su-
perior, capaz de haber creado todo 
lo manifestado. El creciente número 
de ateos y agnósticos en la sociedad, 
no son ninguna casualidad, sino un 
Mántram muy bien extendido, y de-
bidamente fumigado, en la mente de 
los nuevos intelectuales. “Ya sabe-
mos que NO creer en Dios hace 
más moderno y más progresista”. 

Pero los verdaderos científicos, 
saben que nada podría existir sin 
una inteligencia superior que se es-
capa al entendimiento del más inte-
ligente humano, de nuestros días. 

El no creer en nada, en realidad, 
crea un profundo vacío existencial, 
en el que el alma inmanente, en su 
búsqueda de la trascendencia di-
vina, se encuentra perdida, porque 
la mente no responde a sus perma-
nentes requerimientos de transcen-
dencia. Este vacío tiene que ser lle-
nado de alguna forma. 

Ahí están el alcohol, las drogas, la 
pornografía, el fútbol, y otros miles 
de distracciones que hoy en día te-
nemos a nuestra disposición. 

Sin dejar de lado el considerable 
aumento de suicidios en la juventud, 
a nivel mundial, en gran parte crea-
dos por ese vacío que, en ciertas cir-

cunstancias personales, puede llegar 
a ser insoportable, para personas al-
tamente sensibles. 

Teniendo en cuenta todo esto, 
¿Se podría esperar menos de ellos? 
¿De que unos conocimientos como 
los que el Esoterismo aporta, se 
puedan manipular, denostar, vili-
pendiar y arrastrarlo por zonas 
pantanosas, con claros fines de 
desacreditarlo y desviarlo del en-
tendimiento, de su esencia pura? 

La semántica, muy bien estable-
cida, ha sido siempre un vehículo 
perfecto, una valiosa herramienta, 
para que no apareciera en ningún 
momento, como un ataque frontal, 
ya que ese ataque aparecería, como 
una burda maniobra, fácilmente de-
tectable. 

Soy consciente de que escribo pa-
ra conocedores de estos conceptos, 
pero así y todo, considero que es 
importante volver a sentar los tér-
minos que lo definen, con claridad. 

El objetivo no es otro que tratar 
de despejar las muchas y negras nu-
bes, que se han colocado sobre éste 
término, y por todo lo que está de-
trás de él, por quienes están muy in-
teresados, en desacreditarlo. 

Hoy en día ya se va sabiendo 
quienes son, pero todavía se ocultan 
muy bien, conocedores de sus debi-
lidades. 

Primeramente esbozaré lo que el 
Esoterismo, No es: 

 El Verdadero Esoterismo No 
es ninguna religión, No es ninguna 
Filosofía, No es ningún culto a Na-
da, ni a Nadie. 



 

149 

 El Verdadero Esoterismo, NO se 
desarrolla dentro de ninguna es-
tructura humana, se desarrolla en 
la Soledad Interna de la propia 
conciencia del Discípulo, en el 
transcurrir de su vida familiar, 
profesional y social. 

 Cuando el ser humano descu-
bre en sí mismo, un profundo Amor 
Universal y además en su proceder, 
de forma definida y clara, se mani-
fiesta una clara tendencia al Bien, es 
cuando el ser humano, aspira a co-
nocer más sobre él mismo, hacién-
dose las tres clásicas preguntas: 

¿Quién soy? ¿De donde vengo? ¿A 
dónde voy? 

 Una vez dentro del Sendero 
Espiritual por propio reconoci-
miento, y propio convencimiento, 
sin ninguna presión, ni obligación de 
creer en nada, ni en nadie, de lo que 
va descubriendo, el aspirante que 
recorre el Sendero, donde todo se 
tiene que pasar por el tamiz de su 
propia conciencia, es la verdad pura, 
sin anestesias. 

 “En el Verdadero Esoterismo, 
no hay ningún culto a nadie, solo 
discernimiento claro, respeto de-
bido, amor fraternal y lealtad a un 
Plan auto reconocido, sin ninguna 
imposición de nadie. “El Plan de 
Dios, que los Maestros conocen, res-
petan y Sirven”. 

 Estos conceptos que para mu-
chos pueden ser confundidos con la 
veneración a santos y dioses meno-
res, de muchas religiones y creen-
cias, son meridianamente opuestos 
en su totalidad, con cualquier creen-
cia religiosa que requiere obedien-

cia y fe ciega, a sus creencias, dog-
mas y dignatarios de su fe. 

 

Por lo tanto el ESOTERISMO es: 

 Es el camino que le conduce a 
un ser humano a ingresar en el 
verdadero camino, del Conoci-
miento Profundo de la Creación, de 
la estructura del Universo, lo que 
supone comenzar la Carrera Supe-
rior, más complicada y dura de to-
da la existencia de un ser humano. 

 Es el camino que le lleva al 
Discípulo a la liberación del Reino 
Humano, para ingresar en el lla-
mado Reino de las Almas Liberadas. 

 Es el camino que le conduce a 
la Verdadera Inmortalidad, a la Ju-
ventud Eterna. 

 Es el camino que le conduce de 
forma segura a ingresar en el Reino 
de las Almas Liberadas y de la Sabi-
duría Universal. 

 Este Sendero, desde sus pri-
meros pasos, siempre ha sido PER-
SONAL e INTRANSFERIBLE. 

 Es absolutamente indepen-
diente de clases sociales, culturales, 
religiosas, de poder y científicas. So-
lo depende de la Propia Elevación de 
la conciencia personal, y desa-
rrollada a lo largo de las miles de vi-
das de aprendizaje y experiencia en 
la rueda de vidas y muertes. Ésta es 
denominada la Rueda de Shamsha-
ra. 

¿Quiénes han fracasado en la 
misión de la transmisión de la Sa-
biduría Eterna? 

 Las religiones, las Hermanda-
des ocultistas, y obediencias masó-
nicas, que nunca llegaron en su con-



 

150 

junto, a proponer algo realmente es-
tructurado y bien enfocado, para 
que sus miembros pudieran ascen-
der adecuadamente en este Sendero. 

El mismo termino con el que se 
autodefinen de “Obediencias”, les 
deslegitimiza por completo como 
transmisores de la Sabiduría Sa-
grada Eterna. Además, su cristaliza-
ción en estructuras inamovibles, los 
ha llevado a ser inútiles para este 
cometido. 

 En ambos casos, de religiones 
y obediencias masónicas, las fuerzas 
del Mal se infiltraron en sus filas, en 
menor o mayor medida, aprove-
chando conocimientos que se tenían 
en estas organizaciones, para sus 
propios fines, en extremo egoístas. 

¿Cuándo un ser humano, puede 
acceder al entendimiento del Eso-
terismo? 

 Cuando en el corazón del ser 
humano avanzado, comienzan a na-
cer los primeros síntomas de verda-
dero Amor Universal y su tendencia 
natural, le predispone hacia el Bien 
Común, sus pasos firmes, le llevan a 
la puerta que da acceso al Sendero 
Espiritual. Una vez en él, su anda-
dura le amplifica todo lo presentido, 
y el avance se hace firme. 

 Cuando el Discípulo está pre-
parado para comenzar una an-
dadura más profunda, por la parte 
más difícil del Sendero, aparecerá 
un instructor que le guiará, jamás 
le impondrá absolutamente nada. Le 
proporcionará todas las ayudas ne-
cesarias para ir superando cada pa-
so a dar, y así poder superar las du-
rísimas crisis existenciales a las que 
el discípulo se tendrá que enfrentar. 

Pero en la voluntad del discípulo 
está la de aceptarlas o no aceptar-
las. 

 Este instructor puede ser una 
persona física a la que puede cono-
cer en ese momento, o un amigo 
cercano, o incluso un desconocido 
que se presente de forma momentá-
nea, que le dará lo que necesita y 
desaparecerá de su vida, de la mis-
ma forma que había aparecido. 

 La forma de ayuda es imprevi-
sible, es totalmente personal y para 
reconocerla, el Discípulo tendrá que 
estar muy atento y saber discernir 
con meridiana claridad, si el men-
saje es, o no es, el adecuado para él, 
o es una prueba de las muchas que 
tendrá que superar en el Sendero. 

 Hasta no haber superado la 3ª 
Iniciación Planetaria, se está ex-
puesto a desviarse al sendero de la 
Izquierda. El sendero de la manipu-
lación, el egoísmo extremo, que con 
el poder adquirido hasta ese mo-
mento, le permitirá dominar a mu-
cha gente y controlar grandes pro-
piedades materiales. 

Nadie le impedirá tomar este ca-
mino, siempre será una decisión 
muy personal, puesto que es una 
elección en la que nadie, excepto el 
interesado, puede intervenir. Se le 
avisará por si desea rectificar, pero 
jamás le será prohibido tomarlo. 

 Quien se desvía en estos nive-
les, lo hace con pleno conocimiento 
y conciencia de lo que hace, ya que 
dispone de un equipo intelectual 
muy afinado y eficaz, habiendo 
desarrollado además facultades 
de poder material, muy poderosas. 
 



 

151 

https://es.pinterest.com/pin/1029002214870275122/  



 

152 

 A este sendero de la izquierda, 
cuando se llega a niveles profundos, 
se le llama la Octava Esfera o Avit-
chi. 

 En el Sendero, o Camino, de la 
derecha, nadie obliga a nada, nadie 
impone nada, ni un ritmo, ni una 
creencia, ni una obediencia, no hay 
dogmas de Fe, no hay obediencias 
impuestas. Sólo el Discípulo elige lo 
que cree que debe elegir, mantiene 
el ritmo que quiere mantener, y la 
disciplina SIEMPRE ES, AUTOIM-
PUESTA, jamás impuesta por nadie. 
Si alguien ha llegado a éste nivel, es 
porque ha conocido el Verdadero 
Respeto, con todo lo que ello im-
plica. 

Por mucho que sean verdaderos 
sabios, quienes le asistan en su ca-
minar, el discípulo debe de pasar 
por el tamiz de su mente y su con-
ciencia, todo lo que recibe, y jamás 
negar o aceptar nada, por el hecho 
de que la procedencia, sea de una 
fuente Divina, hasta haberlo com-
probado por sí mismo, de acuerdo a 
su propio entender, a su propia ex-
periencia, a su propia conciencia. 

Si elige el Sendero de la Derecha, 
y toma todas las decisiones y auto 
compromisos, que ello implica, lle-
gará a recibir la 3ª Iniciación Plane-
taria, entrando de lleno a formar 
parte de la Jerarquía Blanca Planeta-
ria. 

La 3ª Iniciación Planetaria, está 
considera realmente como la 1ª pa-
ra la Jerarquía Blanca, puesto que a 
partir de ella, entre otras cosas, se 
obtiene la continuidad de conciencia 
en ambas dimensiones, si ésta no se 
había conseguido anteriormente. 

Si un ser humano busca su origen, 
necesita conocer el origen verda-
dero, de toda Ciencia Sagrada. Lo 
podrá hacer desde cualquier punto 
de partida, ya sea el agnosticismo, 
las religiones, la ciencia, el arte, etc., 
pero todo ello, le llevará a centrarse 
finalmente en un solo camino. 

Ese camino es lo que se ha dado 
en llamar el esoterismo, guste el 
término o no guste, puesto que to-
dos los caminos nos llevan a él. 

Los trasmisores fueron grandes 
Seres, o Avatares, o como se les co-
noce en occidente, como Profetas 
Mensajeros y Profetas no mensaje-
ros. 

La tradición judía, cristiana e is-
lámica, observen que no digo cató-
lica, si no Cristiana, nos deja la cifra 
sagrada, de 313 Profetas mensajeros 
y 124.000 Profetas no mensajeros. 

La primera cifra de 313 Profetas 
Mensajeros, además de ser un nu-
mero sagrado en la numerología sa-
grada, es el número exacto de gran-
des Iniciados de gran poder, con 
nombres e historia, de cada uno de 
ellos. 

Todos, y cada uno, dejaron unos 
poderosos legados en forma de in-
vocaciones a grandes Entidades, Án-
geles de Fuego, y Ángeles Superio-
res, con el fin de que nos ayudaran y 
nos ayuden también hoy en día, a 
ascender a los altos lugares, a los 
que estamos destinados. 

Todo ello está plasmado a la vista 
de cualquier lector en esos textos, 
pero “solo los que tienen los ojos 
bien abiertos, sabrán descifrar sus 



 

153 

profundos significados, que en ellos 
están inmersos, esta es la LEY.” 

“Estos grandes enviados de Dios”, 
lo fueron a nivel planetario, y siem-
pre en zonas donde la situación se 
estaba saliendo de los límites permi-
tidos por el Libre Albedrio, con el fin 
de corregir en todo lo posible, las 
desviaciones. La lista comienza con 
Adam y acaba con Mahoma como úl-
timo enviado de Dios. Entre medio 
de ellos, se encuentran algunos 
orientales, que aunque no se les 
nombra públicamente en occidente, 
sí que sus nombres e historia están 
recogidos en textos que se han ocul-
tado al vulgo. Algunas personas han 
tenido acceso visual de estos textos 
y sorprende su amplitud, precisión y 
claridad, de todos y cada uno de los 
313 Profetas Mensajeros, de sus vi-
das y obras. 

Si nos remitimos a occidente, po-
demos ver a muchos de estos profe-
tas en la zona de oriente medio, 
donde, de forma permanente, se ma-
terializaban graves desviaciones en 
esta materia. Debido a que toda esta 
información se había ocultado, ma-
nipulado y tergiversado, a lo largo 
de los milenios en occidente, a nivel 
público, fue guardado y custodiado 
celosamente por seres iluminados. 

Antes de terminar, me veo en la in-
eludible responsabilidad de aclarar 
que el Esoterismo no es la única vía de 
acercamiento a la Iluminación. Cual-
quier religión, filosofía, creencia, in-
cluso cualquier religión animista por 
elemental que pudiera parecer, lleva-
da con honradez y lealtad, nos acerca-
rá a las puertas del discipulado. 

El camino será más o menos lar-
go, porque la evolución humana lo 

es, pero si la devoción y las creen-
cias son nobles y firmes, todo ca-
mino de honradez, y lealtad, nos lle-
va al mismo sitio. Pero también es 
cierto que el Esoterismo, para aque-
llos que han desarrollado el inte-
lecto de forma adecuada, es la vía 
más rápida y segura, por la informa-
ción que proporciona, pero nunca 
será la única, puesto que cada ser 
humano tiene su forma de ver las 
cosas, y, por lo tanto, de acercarse a 
Dios. 

Tenemos que tener muy en cuen-
ta que vivimos una larguísima época 
en la que el árbol de la MENTIRA ha 
extendido, no sólo sus raíces vene-
nosas por todo el planeta, sino tam-
bién sus poderosas ramas, alber-
gando en ellas a las grandes institu-
ciones internacionales, que han cre-
cido de tal forma que su sombra, la 
sombra de la Hipocresía, cubre has-
ta el último rincón del planeta. Ante 
este dominio, el que busca la verdad, 
además de ser un verdadero peligro 
y enemigo del sistema, tiene que bu-
cear profundamente en antiguos 
textos, para poder encontrar la 
esencia de la verdad, ocultada celo-
samente a lo largo de los siglos. 

Vicente Beltrán Anglada nos dejó 
una frase lapidaria, que sintetiza de 
forma clara la esencia pura de la 
VERDAD. Esta frase que no deja es-
pacio a la duda, y nos puede ayudar 
a entender situaciones complicadas. 
La verdad ha de presentarse de tal ma-
nera que convenza sin atar, y ate sin con-
vencer. 

Javier Antolínez 
Diciembre de 2025 

  



 

154 

 

 
De la película  La Sustancia  



 

155 

 

LA OCTAVA ESFERA (III) 

¿Por qué la octava esfera ha toma-
do tanta actualidad a día de hoy? 

En los dos artículos precedentes 

sobre este tema, traté de exponer lo 
que era la Octava Esfera, y sus impli-
caciones en el ser humano. 

Pero a pesar de ser un tema prác-
ticamente marginal, incluso desde el 
punto de vista esotérico, hoy en día 
ha saltado a la actualidad, yo diría 
que de forma rabiosa. 

Por eso pretendo alertar a todos 
aquellos que de una forma u otra es-
tán interesados en su proceso evolu-
tivo, para que puedan mantener una 
“Atención Serena”, a lo que la vida 
nos ofrece, hoy día llena de grandes 
peligros. 

La Atención Serena y sumamente 
expectante, para los que transitan en 
el Sendero Espiritual, es necesaria 
siempre, pero actualmente es de capi-
tal importancia. 

Las razones de ello las voy tratar 
de exponer en este artículo, al menos 
las que, a mi entender, son las más 
importantes. 

No podemos olvidar que cada per-
sona es un mundo aparte, y que en su 
vivir diario, a todos y cada uno de no-
sotros, nos surgen aspectos vitales y 
experiencias que marcan, de forma 
individual, nuestra manera de proce-
der. Pero siempre hay unas normas 
generales que guían la Evolución, y a 
las que todos estamos sujetos. 

Voy a refrescar, aquí, el comenta-
rio de A.A.B. inspirado por el Maestro 
Tibetano, en el Tratado Sobre Fuego 
Cósmico, que a pesar que se presenta 
como algo prácticamente insignifi-

cante en un tratado de semejante en-
vergadura, hoy en día podríamos de-
cir que se ha colocado en primer 
plano. 

“Cuando la mente tiene un desa-
rrollo indebido, cesa de unir lo su-
perior y lo inferior y forma una es-
fera propia. Este es el desastre más 
grande, que puede suceder a un ser 
humano”.  

La razón por la que era práctica-
mente insignificante, es porque, en el 
Sendero Espiritual, la desviación ha-
cia el camino, denominado de la iz-
quierda, no era nada habitual. 

Era una desviación de aquellos 
discípulos que al ir alcanzando ciertas 
cotas de poder espiritual, eran sedu-
cidos por ese poder, y se veían atraí-
dos por el abuso del mismo. Se vol-
vían a despertar en ellos ciertos fue-
gos, no extinguidos del todo en su 
proceso evolutivo, los cuales, con el 
poder adquirido, se volvían hogueras 
de dimensiones enormes que les re-
sultaba muy difícil extinguir, y los ini-
ciados caían en sus redes. 

Esto les iba desviando de su posi-
ción espiritual, arduamente conse-
guida hasta entonces, y derivándoles 
lentamente hacia la acumulación de 
poder, y abuso del mismo, con fines 
clara y únicamente egoístas. 

Las pocas desviaciones, y las más 
tristes, se daban en la fase que se en-
cuentra entre la 2ª y antes de recibir 
la 3ª Iniciación Planetaria. 

Las tentaciones en esta fase son 
muy fuertes, debido a que el discípulo 
se ve con un poder que hasta enton-
ces no había tenido. Siendo aquí 
cuando el discípulo se tiene que apli-
car a fondo para cortar todo vínculo 
que le una a cualquier aspecto mate-



 

156 

rial, mediante la práctica del “desa-
pego”. Práctica que hay que llevarla 
a todos los extremos posibles de 
Atención y Discernimiento, para po-
der superar la sutileza de las prue-
bas que la vida nos pondrá en esta 
etapa del Sendero. 

En esta fase comienza a tener una 
especial relevancia “el Octavo Sen-
dero”, descrito y promovido por el Sr. 
Buda, conocido por su nombre origi-
nal, como el Príncipe Shidarta Gau-
tama. 

Este Sendero toma una vital im-
portancia, a lo largo del proceso que 
precede a la 3ª iniciación, y se opone 
frontalmente a “la Octava Esfera”. 

Caminar sobre el estrecho filo de 
la navaja, define, con meridiana clari-
dad, la dificultad que tiene que atra-
vesar el Discípulo, en esta fase, para 
poder superar las pruebas que la Vida 
le impondrá en ella. Pruebas de todo 
punto iniciáticas. 

Cuando el Discípulo haya sido ca-
paz de consumir en sí mismo, las ten-
taciones que el Poder mental adqui-
rido le ofrece, será cuando obtendrá 
el verdadero poder de caminar, con 
un equilibrio estable y firme, sobre el 
estrecho camino llamado el filo de la 
navaja. Este camino es el que le lleva 
a las puertas de la 3ª iniciación. 

En contraposición, como decía, se 
encuentra la otra elección, “la Octava 
Esfera”. 

Antiguamente era altamente im-
probable que un Discípulo, en esta fa-
se, se desviara de su camino y se fue-
ra inclinando lentamente hacia ese 
sendero, sin correcciones adecuadas, 
al ser consciente de sus errores. 

Pero hoy en día están ocurriendo 
cosas “inauditas, aunque esperadas”. 
Una de las razones es que los Maes-
tros ya no pueden encargarse direc-
tamente de los discípulos de su en-
torno, como lo hacían antes del 1825. 
Momento en el que se abrieron las 
puertas de los ahsramas para muchos 
aspirantes espirituales. 

Esto propició que cada discípulo 
fuera responsable de su propio Kar-
ma, en forma exclusiva. Por lo que esa 
falta de atención directa y estrecha, 
por parte de los Maestros hacia los 
discípulos, ha podido producir al-
gunos fracasos, quizás más de los 
deseables. 

Los hermanos de la faz obscura, 
asistidos por unas entidades terres-
tres, que les dan un poder que hoy en 
día ya manifiestan de forma cada día 
más clara, están buscando y con no-
table éxito, la desviación de la huma-
nidad en su total conjunto, hacia la 
Octava Esfera. 

Estas entidades terrestres, de los 
niveles más bajos del astral, desde el 
punto de vista evolutivo, son invoca-
das en los rituales llamados satánicos. 

Sobre esto tengo que aclarar que 
Satán nada tiene que ver con estas 
entidades, pero la tradición le ha col-
gado ese sambenito, cuando los ver-
daderos responsables son otras enti-
dades muy diferentes que se encuen-
tran en el arco involutivo. 

Las entidades, jamás dan nada sin 
recibir el precio que ellas estipulan 
por su trabajo.  

De ahí viene la costumbre ances-
tral de las ofrendas en los templos, 
que dependiendo a quienes vayan di-
rigidas, serán de diferentes calidades.  



 

157 

Nocturnarte. Youtube 
Elizabeth Bathory  



 

158 

En cuanto a las ofrendas, existen 
una variedad enorme de posibilida-
des, dependiendo de la entidad a la 
que vayan dirigidas, y lo que se pre-
tenda obtener con ellas. 

El problema se crea cuando las pe-
ticiones van dirigidas a ciertas enti-
dades que se encuentran en el arco 
involutivo y que tienen poder. Cuan-
do se les invoca para conseguir su 
ayuda, el precio a pagar suele ser muy 
alto. En muchos casos la ofrenda sue-
len ser humanos. 

Algunas de estas entidades se ali-
mentan, entre otras cosas, de seres 
humanos, de sangre humana y de casi 
todo lo que somos los humanos. 
Además, una de sus preferencias es la 
interacción genética con seres huma-
nos para poder tener un poder sobre 
la humanidad, que por sí solos no 
pueden. 

Todo esto es lo que se les ofrece en 
esos rituales, mal llamados satánicos. 
Se les ofrendan niños, jóvenes o in-
cluso adultos; también les obsequian 
con sangre, a ser posible, y mejor, 
muy joven, cargada de adrenalina, a 
la que se le llama “adrenocromo”. 

El llamado adrenocromo, que al-
gunas élites consumen, se lo dan 
también a beber a estas entidades. 
Con la  tortura, elevando el nivel  de 
pánico y dolor, se carga la sangre de 
adrenalina a niveles máximos. Llega-
dos a ese punto, se extrae la sangre a 
las víctimas, dejándolas exangües, por 
lo que evidentemente mueren. 

En los rituales, consumen todo, la 
sangre y el cuerpo, mientras que, a su 
vez, los humanos implicados en el ri-
tual hacen lo mismo, emulando a sus 
protectores, que a cambio de todo 

ello, les conceden poder e inmunidad 
para poder controlar a la humanidad. 

La humanidad, completamente in-
consciente de todas estas atrocida-
des, sigue con su vida como si todo 
transcurriera de una forma normal. 

Estas entidades, no sólo les pro-
porcionan el poder que buscan, tam-
bién les instruyen cómo mantener 
adormecida a la humanidad, para que 
no se rebele contra ellos. Esto es de 
vital importancia, puesto que al ser 
una minoría, serían fácilmente ani-
quilados por la gente, si despertara. 

A pesar de estar muy bien blinda-
dos por guardaespaldas, el miedo y el 
odio al resto de la humanidad, les ha-
ce mantenerse completamente ocul-
tos a los ojos del vulgo, al que despre-
cian. 

También están alerta para conse-
guir anular a todo aquel que se opon-
ga a sus planes, que desde hace mu-
chas décadas, e incluso siglos, tienen 
implementados. 

A las personas, a las que llaman 
“Brillantes o Luminosos”, que no pue-
den dominar, manipular, o introdu-
cirlos en sus filas por los métodos 
más habituales, buscan la forma de 
eliminarlos físicamente, tratando de 
hacerlo de forma que parezca un ac-
cidente. En los casos que les resultan 
más difíciles, lo hacen directamente 
en forma de atentados. 

Las herramientas, sumamente bá-
sicas que utilizan, son: dinero en 
abundancia, drogas, alcohol y sexo. Si 
con ello no consiguen tenerlos en sus 
filas, buscan la forma de anularlos so-
cialmente, de silenciarlos, o en los ca-
sos de máxima resistencia, eliminar-
los físicamente. 



 

159 

Ya sabemos que, para todos esos 
trabajos, tienen a su disposición hu-
manos encantados de servirles. Han 
conseguido millones de sicarios, bien 
financiados, que les asisten fielmente. 

Como la gran mayoría de la huma-
nidad está dormida, anestesiada por 
completo, estos atentados se olvidan 
muy rápidamente, siendo muy bien 
silenciados por algunos medios de 
manipulación masivos, que ellos 
mismos controlan. Pero la pregunta 
que muchos de los lectores se harán, 
no creo que ande muy lejos de lo si-
guiente. ¿Cómo es posible que se ha-
ya llegado a estos niveles? 

La respuesta no es fácil, ni se pue-
de explicar brevemente, y es compli-
cada de dilucidar. Así que voy a tratar 
de exponer aquí algunas de las situa-
ciones que considero más importan-
tes, y que han dado lugar a esta situa-
ción actual. 

 Uno de los motivos que ha ido 
propiciando esta situación, es el pro-
ceso evolutivo en el que la humani-
dad se encuentra. Esotéricamente se 
considera que en la actualidad y como 
media aritmética, el nivel evolutivo 
de la humanidad, corresponde, apro-
ximadamente, a una edad de un ado-
lescente de unos 12 años. 

 El nivel de desarrollo mental en 
la humanidad, en su conjunto, ha evo-
lucionado lo suficiente como para 
que, “la base humana pueda ser men-

talmente manipulada”, y derivada ha-
cia aéreas, fuera de su verdadero des-
tino. 

Para ello se utilizan infinidad de 
“cebos”, que son de mucho interés 
para la inmensa mayoría, y que en la 
actualidad están al alcance de la mis-

ma, ya que hasta ahora no habían 
existido tales posibilidades. 

 Nos encontramos inmersos en 
un periodo mundial, llamado Kali 
Yuga, aunque ya estamos saliendo 
lentamente de él. El Kali Yuga es una 
Edad de Hierro, una edad de materia-
lidad extrema. Este periodo, en un 
planeta como el nuestro, y con una 
humanidad en un proceso de mani-
festación como la actual, totalmente 
material, afecta de forma determi-
nante a todos los procesos, que se en-
cuentran exacerbados de forma ex-
trema a nivel material. 

 El Bien y el Mal son CONSUS-
TANCIALES en la Naturaleza. Sin la 
interacción de los dos, le evolución 
sería o muy lenta o casi imposible. En 
nuestro caso, como humanidad, nos 
encontramos en un proceso interme-
dio, pero dentro de tal transforma-
ción, estamos en una fase en la que 
el Mal domina de forma general so-
bre el Bien. Esta interacción es esta-
blecida por una Inteligencia Suprema, 
mediante un proceso muy complejo, 
de entrada, en la Evolución, de unida-
des divinas que descienden a la mate-
ria, en lo que se llama “Arco Involu-
tivo”. 

De acuerdo a ciertos ciclos cósmi-
cos, estas unidades, después de haber 
madurado pasando por todos los ni-
veles evolutivos, regresan transfor-
madas, en un proceso de perfeccio-
namiento, a los niveles de donde pro-
vienen. 

En este proceso, unidades divinas 
que descienden y otras que ascien-
den, nos encontramos todos. En ese 
encuentro se produce la interacción. 

La mejor forma de explicar este 
complicado desarrollo evolutivo, es 
mediante la ciencia del Yin y del Yang, 



 

160 

que a pesar de ser una ciencia suma-
mente compleja, nos puede dar una 
ligera y puntual idea de un proceso 
que se encuentra muy lejos de nues-
tras posibilidades mentales de enten-
dimiento. 

La interacción entre ambas fuer-
zas opuestas, el Yin representando la 
obscuridad del Arco Involutivo, y el 
Yang la luz del “Arco Evolutivo”, se 
produce la evolución hacía la perfec-
ción. De acuerdo a esta ciencia, nos 
encontramos en la cúspide más alta 
de la manifestación del Yin, por lo que 
éste, se encuentra en una situación en 
la que ya ha consumido práctica-
mente toda su energía cinética, y sólo 
le queda, como opción, empezar a 
caer; únicamente le resta su declive 
total. 

En esta ciencia, tal etapa es defi-
nida como Yin extremo, es decir, Yin 
de Yin de Yin, tres veces Yin. Ante es-
ta situación de haber alcanzado su ex-
tremo más alto, sólo le queda un ca-
mino, ¡¡¡CAER, DESAPARECER!!! Tam-
bién es cierto que nunca llegará a es-
fumarse del todo, por lo anterior-
mente expuesto. 

No podemos olvidar que no solo 
hay un Mal planetario, también hay 
un Mal en el sistema solar, en la gala-
xia y en todo el Universo. 

Además, en todos los textos anti-
guos, esta caída está descrita de for-
ma exhaustiva en nuestro planeta y 
todo apunta al momento presente. 

Ciertamente, esta implosión es 
inminente y sin duda lo vamos a ver 
en breve.  

Pero teniendo en cuenta que los 
cimientos de esta “civilización” están 
construidos con materiales muy den-
sos, sin dar el menor resquicio al pro-

ceso evolutivo del ser humano, en 
términos superiores, el derrumbe va 
a ser una verdadera catástrofe plane-
taria. En primer lugar, mucha gente 
que no ha sido capaz de sincronizarse 
con  las nuevas vibraciones que nos 
están llegando desde fuera, van a 
desaparecer de la manifestación fí-
sica, y esta desaparición será, como 
todos estos procesos, muy traumá-
tica, pero en particular para los que 
queden. Obligando a los supervivien-
tes, a un largo y duro proceso de re-
construcción de todo. Para ello se 
tendrán que estructurar unos nuevos 
cimientos con materiales más sutiles, 
absolutamente sincronizados a la 
VERDADERA NUEVA ERA. No vamos a 
entrar ahora a exponer las bases de la 
nueva construcción, puesto que lo 
que pretendo es tratar de esclarecer 
la peligrosidad de la octava esfera 
para la humanidad actual, y cómo evi-
tar adentrarnos en ella. 

 Ante la situación descrita, los 
hermanos de la faz obscura, o Magos 
Negros, que llevan siglos maquinando 
lo que ahora tienen implementado, se 
han visto obligados, por la presión de 
los tiempos, a sacar a la luz muchas 
de sus prácticas ancestrales, que 
mantenían en estricto secreto. Esto 
ha hecho que se estén haciendo visi-
bles, por mucho que traten de evi-
tarlo. Muchos seres humanos conocen 
ya sus prácticas y forma de proceder, 
de cómo hacen efectivo su poder, y 
cómo tratan de llevar a la humanidad 
hacia una esclavitud total y absoluta. 
Pero hay algo todavía más oculto. 
Tratan de arrastrar hacia la octava es-
fera, a la mayor parte posible, de la 
humanidad.  

Son muy conscientes de que no 
pueden salir de ese desastre evolutivo 



 

161 

que han construido para ellos mismos, 
y que les está llevando a su desapari-
ción o aniquilación de su evolución, de 
forma total y absoluta. 

Su vida está limitada al centro de 
esa esfera. Esta esfera, en términos fí-
sicos, es de carácter centrípeto, mien-
tras que la evolución es centrífuga. 
Este concepto explica cómo el final de 
estos seres, que dejaron de ser hu-
manos por propia voluntad, acabarán 
su existencia, después de un número 
indeterminado de encarnaciones. Por 
esto no quieren estar solos y esa es 
una de las razones por las que están 
construyendo esa misma esfera en el 
plano físico. El objetivo es meter a to-

do el que caiga en su trampa, en ella. 
La forma en que lo hacen, cada día es 
más visible para los que mantienen 
los ojos abiertos y están Atentos a los 
acontecimientos que se están desa-
rrollando cada día con más rapidez. 
En otros artículos he delineado mu-
chos de sus métodos, que hoy en día 
incluso debido a su distopía, están 
despertando de forma brusca, a mu-
chos humanos. Como la presión que 
ejercen está siendo progresivamente 
más fuerte, están consiguiendo que 
mucha gente que estaba plácida-
mente dormida, se esté despertando 
bruscamente y empiece a ver la situa-
ción como una pesadilla. 

Hay que decir que los que se en-
cuentran en las sombras de todos es-
tos planes, son los descendientes de 
grandes magos negros, que fueron los 
que planificaron todo esto siglos 
atrás. Pero estos descendientes, a pe-
sar de que están dentro de esta esfera 
también, no tienen ni la inteligencia 
ni la capacidad creativa de algunos de 
sus antecesores, y solo están utili-

zando todo aquello que han here-
dado, que es muchísimo. 

Poseen el poder totalitario de todo 
el planeta, en cuanto a lo material. 
Ahora buscan el control espiritual de 
la gente para conseguir la total escla-
vitud. Como no tienen ni la inteligen-
cia, ni la creatividad de sus anteceso-
res, aunque no por ello dejen de ser 
muy inteligentes, necesitan suminis-
trarse de todo ello, robando la inteli-
gencia y la creatividad de los seres 
humanos, que sí la tienen. Por esto 
necesitan acceder a las redes sociales 
y a todo aquello que les proporcione 
la riqueza creativa de la humanidad, 
además del control. Entre una de las 
actividades que han implementado 
últimamente para conseguir este fin, 
es la Inteligencia Artificial, que de in-
teligencia tiene muy poco o nada, sino 
que trata de recopilar, robando, todo 
aquello que la gente aporta ingenua-
mente, preguntando en los progra-
mas implementados para ello. Lo han 
preparado de forma que resulte muy 
atractivo, y que aparentemente faci-
lite el trabajo, sin la necesidad de te-
ner que depender de mucha gente.  

Pero el objetivo oculto es obtener 
los frutos de millones de personas que 
de forma ingenua recurren a ella, 
además de poder así conseguir medios 
más precisos de control social. 

¿A quién no le gusta poder sacar 
sus trabajos de forma más fácil y rá-
pida? A pesar de que todo es mucho 
más complejo y tétrico de lo que he 
podido exponer aquí, al menos po-
demos hacernos una ligera idea de 
cuáles son sus métodos y sus sinies-
tros objetivos. 

Javier Antolínez 

Noviembre de 2025 



 

162 

 

 
 

  



 

163 

EL LIBRE ALBEDRÍO 

Javier Antolínez 

 

El libre albedrío es un concepto, 

de todos, conocido, pero veo, cada día 
con más claridad, que es ampliamen-
te mal entendido por mucha gente. 

Llevo años hablando de él, como 
algo que considero extraordinario en 
la Creación. Cuando lo hago, a pesar 
de que es de uso habitual, y ser un 
concepto muy conocido, al menos 
dentro de nuestra cultura, observo 
expresiones que denotan un claro 
desconocimiento de lo que realmente 
es. 

Todo el mundo tiene admitido y 
asumido, este concepto, y bien seguro 
que algunos lo entienden muy bien, 
pero tengo muy claro que la gran ma-
yoría no. 

Este escrito está dirigido a los que 
tienen dudas o sombras sobre este 
concepto de vital importancia, que 
nos permitirá entender muchas cosas, 
no sólo ocultas o esotéricas, sino 
también, para poder entender aspec-
tos básicos de nuestro vivir cotidiano, 
de la moral y la ética personal y social 
y de cómo este concepto se distribuye 
de forma diferente en las diferentes 
capas sociales. Considerando estas 
capas sociales no desde el punto de 
vista económico-social, sino desde el 
punto de vista espiritual. 

Vamos por partes; 

¿Qué es el Libre albedrío? 

“Es la capacidad que tenemos los 
seres humanos para poder equivocar-
nos, y por lo tanto poder aprender y 
perfeccionarnos, mediante el uso y 
abuso de la Mente. 

Esta capacidad, está dada a la hu-
manidad para poder desarrollar el 
principio mental. Sin esta posibilidad, 
el proceso de evolución mediante la 
mente, sería de todo punto imposible”. 

El libre albedrío no es una avenida 
sin límites, tiene sus limitaciones, 
muy bien marcadas, que van impre-
sas en nuestra conciencia, muy a pe-
sar de que, aparentemente, no sea-
mos autoconscientes de ello. 

Ya sabemos, todos, la capacidad 
extraordinaria del ser humano para 
acallar y justificar voces internas que 
nos alertan de nuestras acciones 
inadecuadas. 

El Libre Albedrío es una autopista 
bastante ancha, desde el punto de vis-
ta humano, donde nos podemos mo-
ver con libertad dentro de estos lími-
tes, y hacer cosas, cometer errores de 
los que aprendemos, y que están fue-
ra de las leyes universales impuestas 
al resto de la Creación. 

Esto ocurre sin ninguna penaliza-
ción grave, aunque no estamos exen-
tos de ellas, los errores se pagan, en 
mayor o menor medida. 

Dentro de estos límites, creamos 
un karma, que nos permite, cuando 
este se manifiesta, rectificar y apren-
der mediante esas rectificaciones. 

Este proceso, es el que nos permite 
avanzar mentalmente como seres 
humanos, tanto individual como co-
lectivamente. 

Cuando se producen las grandes 
cargas kármicas, es en el momento en 
que nos salimos de los límites esta-
blecidos. 

Nos podemos desviar por el lado 
positivo, o de la derecha, lo que nos 
aportará un karma positivo, o por el 



 

164 

lado negativo o de la izquierda, que 
nos aportará un karma negativo. 

Quiere decir que, si nos pasamos 
haciendo el bien, acumulamos puntos 
positivos que nos ayudan a compen-
sar los errores, y cuando nos desvia-
mos hacia el lado izquierdo, es cuan-
do se acumula el Karma “negativo o 
malo”. 

Lo presento de forma sencilla, ya 
que no pretendo entrar en detalles, 
en un tema tan complejo y profundo 
como es el karma. Solo deseo dar 
unas pinceladas para poder entender 
el concepto del Libre Albedrío. 

Es importante entender que res-
pecto a las enfermedades que la hu-
manidad tiene, ya sean a nivel colec-
tivo o personal, su causa radica en 
gran parte en el karma creado en vi-
das pasadas. 

Esta afirmación, que sin la menor 
duda sorprenderá a muchos, mien-
tras que no se entienda personal y 
adecuadamente, difícilmente se po-
drán solucionar muchas de las en-
fermedades que asolan a la humani-
dad en la actualidad. 

Su comprensión tiene que ser pri-
mero personal, y cuando haya un 
número adecuado de personas que 
sean capaces de entenderlo, la socie-
dad humana podrá entenderlo a nivel 
colectivo. 

Muchos pueden pensar que nadie 
nos ha enseñado cual es el bien o el 
mal, y cuáles son los límites estable-
cidos por el Libre Albedrío, pero nada 
más lejos de la realidad. 

Venimos con una perfecta y clara 
impresión en nuestra conciencia an-
cestral de esos límites. 

Además, desde los más altos nive-
les del planeta, se han enviado, a lo 
largo de los tiempos, a seres superio-
res que han instruido a la humanidad 
en todo ello. 

Otra cosa es que la humanidad ha 
hecho caso omiso de todas estas en-
señanzas, en términos generales y 
advertencias en su conjunto, incluso 
despreciando, denostando, y atacan-
do, incluso de muerte a casi todos los 
enviados. 

En la cultura occidental a estos en-
viados, que han ido apareciendo en 
lugares donde se necesitaba una co-
rrección adecuada a comportamien-
tos claramente opuestos a la Ley, se 
les ha llamado, santos, profetas y pro-
fetas mensajeros. 

En nuestro planeta han sido en-
viados 313 Profetas Mensajeros, en 
ambos hemisferios. 

En el mundo oriental, han tomado 
otros nombres, como Avatares, Sa-
bios, Maestros, iniciados, discípulos, 
etc. 

Los seres que vinieron al principio, 
en los albores de la humanidad, eran 
procedentes de otros esquemas pla-
netarios, particularmente de Venus y 
después, seres humanos terrestres 
adelantados, liberados del Reino Hu-
mano, con poderes y sabiduría, muy 
por encima del resto de la humani-
dad, todos ellos fueron dejando lega-
dos más que suficientes. 

Siguiendo estos legados, la huma-
nidad podría vivir de forma sana, en 
paz, feliz, y podría avanzar, con gran 
rapidez, hacia su legado final de Libe-
ración; incluso solo con la práctica de 
algunas de estas enseñanzas. 

  



 

165 

  

¿Dónde empieza y dónde acaba el 
Libre Albedrío? 

Comenzamos planteando “la lon-

gitud del Libre albedrío”, no la anchu-
ra de sus avenidas. 

Comienza con la entrada en el 
Reino Humano procedentes del Reino 
Animal. 

Acaba en el Sendero de Iniciación, 
cuando el Iniciado entra en el Reino 
de las Almas liberadas. 

En cuanto a los márgenes laterales, 
los desconozco, pero se puede intuir 
que cada una de las acciones que cada 
uno de nosotros, todos, tomamos, tie-
nen unos límites definidos para cada 
uno, y para la acción a tomar. 

Todo dependerá del karma perso-
nal y de otros factores externos. 

Los márgenes laterales no son pa-
ra todos iguales. El ser humano nor-
mal, básico, tiene unas avenidas am-
plias, donde se puede mover con bas-
tante libertad. 

Conforme se va evolucionando, el 
camino se va estrechando lentamen-
te. 

Con el progreso, a lo largo de múl-
tiples vidas, van aflorando, en la con-
ciencia de cada uno, las Leyes Univer-
sales. Estas aparecen en nuestra con-
ciencia, bajo la estructura de la ética y 
la moralidad. 

Estos conceptos, conforme se van 
instalando lentamente en “la naciente 
conciencia humana”, van reduciendo 
de forma personal y voluntaria, los 
anchos márgenes iniciales del Libre 
Albedrío.Esto dará lugar a que el ser 
humano que ha llegado a estos nive-
les, busque respuestas a su existencia, 

y que al ir obteniéndolas, se vea ante 
el portal del Sendero Espiritual, tra-
tando de entrar en él. 

Al entrar en el Sendero Espiritual, 
conforme se va avanzando, el camino 
se va estrechando más y más. 

Después de la Segunda Iniciación 
Jerárquica, comienza un periodo en el 
que el Sendero se estrecha hasta un 
límite que da paso al Octavo Sendero 
Espiritual, el Sendero del Filo de la 
Navaja. 

Las dificultades para mantenerse 
estables en este recorrido, son mu-
chas y posiblemente las más duras 
del Sendero. 

Las razones de estas dificultades 
también son múltiples, ya que el aspi-
rante cuenta casi, en exclusiva, con su 
mente altamente afinada, un intenso 
Amor que crece con fuerza en su ser y 
una naciente intuición. 

En este periodo, se presentan las 
pruebas más difíciles de superar, 
para el aspirante a la Tercera Ini-
ciación. 

En este periodo del Sendero, es 
donde hay más posibilidades de des-
viarse a la izquierda, que si no se co-
rrige el desvío a tiempo, las posibili-
dades de entrar en la Octava Esfera, 
son altas. 

Una vez superado este difícil pe-
riodo, el Iniciado ha podido entender 
una parte sustancial de las Leyes que 
rigen el Universo, lo que da paso al 
abandono voluntario del privilegio 
del Libre Albedrío. 

No podemos olvidar las palabras 
de Jesucristo, que dijo: “Es más fácil 
que un camello entre por el ojo de 
una aguja, que un rico en el Reino de 
los Cielos”. 



 

166 

Isabel de Portugal 
Pintura de Tiziano  



 

167 

Estas palabras, que como siempre, 
han sido muy mal interpretadas por 
los altos dignatarios de la religión, no 
están aludiendo en exclusiva a los ri-
cos en dinero, sino a todo tipo de po-
sesiones, ya sean físicas, emocionales 
y mentales. Posesiones que hay que ir 
dejando, mediante el desapego. 

Puede ser que un hombre muy ri-
co, no tenga el menor apego a su ri-
queza, estando libre por completo de 
estos apegos, mientras que el pobre 
se apegue a las escasas posesiones 
que pudiera tener. 

Así que, para traspasar esa puerta, 
y ser un perfecto aspirante a la 3ª Ini-
ciación, tendremos que abandonar 
toda posesión, en todos los niveles de 
manifestación, “tendremos que haber-
nos desprendido de toda riqueza te-
rrenal, ya sea física, emocional o men-
tal”. 

En ese abandono de todo, se inclu-
ye el Libre Albedrío, que es sustituido 
por la aceptación de la Ley Universal. 

¿Quién o quienes tienen libre 
albedrío en la Creación y en que 
Reinos? 

Solo lo tenemos las humanidades, 
que como la nuestra, se encuentren 
en un periodo evolutivo, en el que 
avanzamos, “mediante el uso del prin-
cipio mental”. 

Únicamente nos  remitimos a 
nuestro planeta, en el presente esta-
do evolutivo. Solo la humanidad y 
ciertas entidades terrestres, tienen 
este llamado privilegio. 

Tales entidades no se encuentran 
en nuestro nivel material, ya que es-
tán en otras dimensiones para noso-
tros más sutiles, y por lo tanto invisi-

bles para la inmensa mayoría de los 
humanos. 

Estas entidades también evolucio-
nan de forma paralela a nosotros, en 
el desarrollo de la mente y en muchos 
aspectos similares a los nuestros. En-
contrando entre ellos, las mismas 
buenas y malas personas, siendo en 
este caso Entidades. 

Ningún reino inferior al humano, 
tiene este privilegio, todos sin excep-
ción están sujetos a las Leyes de Dios, 
a las leyes del Universo. 

Los reinos inferiores siguen estric-
tamente las Leyes Universales. En el 
reino animal, esta ley la conocemos, 
como instinto animal. 

Todos los animales, sin excepción, 
siguen la ley del instinto, razón por lo 
que ningún animal está teñido por la 
ley del Karma. 

Su actividad vital se rige siempre 
por el instinto, que proviene directa-
mente de la Ley Divina, por lo que sus 
comportamientos, sean los que sean, 
por extraños o crueles que nos pue-
dan parecer, no comportan ninguna 
creación de Karma. 

La Ley del Karma, solo empieza a 
actuar en el momento de la entrada 
en el Reino Humano, de forma exclu-
siva, al tener a nuestra disposición el 
5º Principio Mental, con quien co-
mienza a su vez, el Libre Albedrío. 

La Iniciación de la Individualiza-
ción da el paso del Reino Animal al 
Humano, lo que supone que la con-
versión de un fragmento del alma 
grupal animal se disgregue de esa al-
ma colectiva animal, y se convierta en 
un alma individualizada, un alma 
humana recién nacida. 



 

168 

En las siguientes reencarnaciones, 
esta alma recién nacida, como huma-
na, utilizará un vehículo de manifes-
tación animal con forma humana, que 
mantendrá durante largas vidas, 
manteniendo las características ins-
tintivas animales que traía, pero con 
una mente que lentamente se irá ma-
nifestando y creciendo en él, a lo lar-
go de cientos de vidas. 

Conforme la Mente va tomando 
cuerpo en el “nuevo ser humano”, se 
va haciendo consciente de todo lo que 
puede poseer, y lucha por conseguirlo 
ferozmente, de acuerdo al instinto 
animal heredado, junto con una men-
te naciente. 

Estas acciones violentas, para ad-
quirir todo tipo de posesiones, se 
convierten en egoísmo humano,  y 
son las que producen el karma. 

Lo generan bajo el privilegio del 
Libre Albedrío y la mente que le per-
mite ir discerniendo lo que está y 
bien y lo que no lo está. Sobre todo 
cuando la Ley del Karma le cae con 
todo su peso, entonces, y sólo enton-
ces, entiende las diferencias. 

No tardará en darse cuenta, al 
principio, de que traspasar estos lími-
tes, inicialmente no le resulta gravo-
so, con lo que el fuego de la ambición 
de poseer, comenzará a arder con in-
tensidad. 

Pero cuando el karma de sus exce-
sos, se manifiesta, comienza a darse 
cuenta de que hay límites, que no se 
pueden pasar. Entonces comienza 
aprender. 

Todo esto discurre dentro del pri-
vilegio que el Libre Albedrío le apor-
ta. 

La creciente mente, con su capaci-
dad de discernimiento, comenzará a 

ejercer su hegemonía, marcando ba-
rreras que con el tiempo aprenderá a 
respetar. 

Este crecimiento, vuelvo a hacer 
hincapié, lo podrá hacer, gracias al li-
bre albedrío que le da la oportunidad 
de decidir mediante aciertos y equi-
vocaciones continuas. 

Como decía, en este proceso largo 
y tedioso, es donde se produce el 
Karma ya sea bueno o malo, por ex-
presarlo de una forma sencilla. 

El aprendizaje se hace por facetas, 
que irá desarrollando y perfeccio-
nando, vida tras vida, de acuerdo a 
sus tendencias o aficiones. 

Estas facetas, son “semejantes” a 
las múltiples facetas que tienen los 
ojos de las moscas, para poder enten-
der en cierta forma el proceso del 
desarrollo mental. 

Conforme estas facetas se van 
completando y perfeccionando, la 
mente se va optimizando y sus capa-
cidades van creciendo, en un conti-
nuo, aunque lento desarrollo. 

Cuanto más completo sea el Puzle 
de las facetas mentales acumuladas, 
más clara se podrá ver la imagen 
mental que nos acercará a las fronte-
ras de la Intuición. 

Conforme la experiencia se acu-
mule, el tiempo dará paso a un creci-
miento mental exponencial. 

Este proceso da lugar a que el alma 
encarnada comience la búsqueda de 
su destino superior, y lo va colocando 
a las puertas del Sendero Espiritual. 

Una vez dentro del Sendero Espiri-
tual, conforme el hombre escala en su 
conciencia, la amplia avenida del Li-
bre Albedrío se va estrechando y lo 
hace hasta el punto de convertirse en 



 

169 

un estrecho sendero lleno de dificul-
tades heredadas, y en las últimas eta-
pas se habrá estrechado tanto, que se 
habrá convertido en “el fino filo de la 
navaja”. 

Cuando el ser humano llega a la li-
beración del Reino Humano, el alma 
humana ya completa, madura, y ha-
biendo alcanzado “la mayoría de 
edad” con todo lo aprendido, acepta 
las leyes del Universo como suyas. 

Lo hace de forma voluntaria, por lo 
que deja de crear karma, abandonan-
do de forma voluntaria, el Libre Albe-
drío. 

Así pasa con todos los reinos supe-
riores, que habiendo entendido, asu-
mido, e incluido en su ser, la Ley Uni-
versal, no necesitan el libre albedrío, 
para su posterior y eterna evolución, 
puesto que se han sometido de forma 
totalmente voluntaria a la Ley de 
Dios. 

Hasta aquí, he delineado, somera-
mente, ciertos aspectos del Libre Al-
bedrío. 

Sin lugar a dudas, todos aquellos 
que en la búsqueda de la verdad, se 
esfuercen, podrán descubrir muchas 
más facetas de este privilegio, que el 
Universo nos ha dado a la Humanidad 
para poder evolucionar. 

En el proceso evolutivo, todo está 
previsto, y aunque pensemos que la 
humanidad con su egoísmo primitivo 
actual, está fracasando, en realidad 
está siguiendo unas pautas de com-
portamiento previamente estableci-
das. Por lo que en realidad lo que es-
tamos viviendo son desviaciones, 
temporales, del camino de perfección, 
pero que una vez se hagan las correc-
ciones oportunas, que en nuestro ca-
so ya están muy próximas, la huma-

nidad en su conjunto volverá a los 
cauces establecidos. 

Los que han conseguido desarro-
llar ciertos niveles de conciencia, ali-
neados con la Evolución Cósmica, tie-
nen ciertamente responsabilidades 
en todo este proceso. 

Estas responsabilidades están a 
mano en su vivir diario, y entre las 
responsabilidades adquiridas, se en-
cuentra la de dar FE de su pensar y 
sentir, sin miedo, sin complejos, sin 
tratar de convencer, ni arrastrar a 
nadie que no quiera ser informado, 
pero sí de que sus vidas estén en per-
fecta coherencia con su pensar. 

Si alguien es capaz de hacer esto, 
conseguirá  modificar los ambientes 
sociales que le rodean, de tal forma 
que las fuerzas que se oponen a la 
evolución quedaran anuladas, lenta-
mente. 

 

Javier Antolínez 

Noviembre de 2025 

  



 

170 

La Anunciación 
El Greco  



 

171 

EL ARTE, INSPIRACION O TECNICA-II 
Javier Antolínez 

 

No podía abandonar este tema, 

sin ampliar ciertos conceptos que 
conciernen profundamente a la evo-
lución humana y por lo tanto al arte, 
puesto que el arte se encuentra en-
clavado en el centro de toda acti-
vidad humana. Sea la actividad que 
un ser humano desarrolle, siempre 
tenderá a realizarla de la forma más 
estética posible. Cualquier presenta-
ción de un proyecto, por técnico que 
sea, siempre la estética y la belleza 
condiciona su aceptación por la so-
ciedad. 

La humanidad está absoluta-
mente influenciada por las podero-
sas energías de los 7 Rayos, y el Ra-
yo que se encuentra en medio de los 
7, es el 4º Rayo. 

El 4º Rayo es el rayo del Arte, pe-
ro además, el 4º Rayo es el rayo de 
la humanidad, que es el 4º Reino. 
Puede parecer una casualidad, pero 
en el Universo las casualidades no 
existen y el que el rayo del Arte se 
encuentre en medio de todos los ra-
yos, tiene una importancia extraor-
dinaria, ya que es el Rayo donde 
confluye la Armonía del Universo, es 
el Rayo donde se sintetiza la Sensi-
bilidad y la Belleza, que el Gran 
Creador imprimió a su Magna Obra. 

La humanidad, que también se 
encuentra en el centro de la evolu-
ción, representa el Conflicto en el es-
tado actual, desde donde tiene que 
surgir la Belleza y la Armonía, del 
Universo, cuando los opuestos se 
hayan equilibrado. 

Esa Armonía que, de una forma u 
otra, persigue la humanidad, lo hace, 
entre otras muchas cosas, a través 
de la búsqueda de la Belleza, en to-
das y cada una de sus acciones, no 
solo en el Arte. Es cierto que pocas 
veces lo consigue, pero cuando lo 
hace, es sublime. 

Ante este planteamiento que yo 
me hago y que seguro muchos de los 
lectores, también se hacen, ¿Cómo 
es posible la fealdad, incluso ex-
trema, de lo que actualmente lla-
mamos Arte? 

Hay muchas razones, pero en este 
artículo nos vamos a tocar algunas 
de ellas, que considero importantes. 
La primera y fundamental, es que: 

¡El verdadero artista ha perdido la 
conexión superior, ha perdido a sus 
musas, a los ángeles o entidades que 
desde la más remota antigüedad han 
inspirado todos estos seres invisibles, 
que les asistieron en sus trabajos de 
arte, en una búsqueda incesante de la 
belleza, de la perfección! 

El artista, como muchas otras 
profesiones, se crea por una clara 
tendencia vocacional. Esta tendencia 
vocacional impulsa potentemente al 
estudio y a la perfección de la téc-
nica, a todo aquel que es tocado por 
una vocación determinada. 

El verdadero artista, desde sus 
inicios, siente de forma incompren-
sible para él, la poderosa llamada de 
crear belleza en el ámbito en el que 
él se desarrolla, y conforme se va 
preparando para ello, va estable-
ciendo la conexión interna con sus 
mentores, o musas. 

Para un verdadero artista no hay 
obstáculos para producir sus crea-



 

172 

ciones, porque brotan de él mismo, 
como un potente manantial de be-
lleza. 

En muchas ocasiones el artista, 
aparece socialmente como un ele-
mento raro, que vive en otra dimen-
sión. 

Esto lo hemos podido comprobar, 
a lo largo de los siglos, en infinidad 
de artistas y obras de arte, incluso 
obras de arte exquisitas. 

También tenemos en nuestra his-
toria a grandes personajes conoci-
dos que han marcado y abierto ca-
minos de progreso, tanto en el arte, 
como en la ciencia, la mística, la filo-
sofía, la medicina, etc, produciendo 
grandes avances. 

Sin duda todos ellos han sido 
asistidos por sus musas. 

En el arte, tenemos a Miguel Án-
gel, que decía que para crear una 
obra escultórica, solo se tenía que 
quitar lo que sobra del bloque de 
mármol. 

También Mozart afirmaba que 
recibía su música al dictado; de he-
cho sus manuscritos están limpios 
de tachaduras y correcciones. 

¿Pero cuáles son los mecanismos 
internos de un ser humano para po-
der ser asistido por sus musas, sea 
en el campo que sea? 

En cualquier actividad humana, la 
inspiración es fundamental. Sin ella 
el ser humano repite una y otra vez 
mecánicamente lo que han descu-
bierto y desarrollado otros, y lo hace 
de forma automática. 

Pero cuando un verdadero artista 
busca desarrollar la esencia del Arte,  
tiene una mayor sensibilidad que en 
otras actividades profesionales; su 

tendencia hacia la introspección le 
permite reconocer con más facilidad 
aspectos sutiles, que el resto de los 
profesionales. 

Para analizar todo este complejo 
entramado, tenemos que tener en 
cuenta, la evolución de la persona, 
su nivel de conciencia. Difícilmente 
una persona con un nivel de con-
ciencia bajo o elemental, tendrá ca-
pacidad para conseguir estas cone-
xiones. 

Esta parte de la evolución perso-
nal está totalmente al margen de su 
preparación cultural o socioeconó-
mica. Claro que la preparación téc-
nica, cuanto más depurada sea, más 
va a facilitar todo. 

Por otra parte, siempre hemos 
podido ver a gente con muchos tí-
tulos universitarios, con puestos de 
mucha responsabilidad, pero sin la 
menor conexión interna. Siendo 
simples trasmisores de aquellos co-
nocimientos adquiridos, de concep-
tos preestablecidos y acumulados en 
Universidades, desde donde se im-
parten. 

Así mismo, tenemos muestras de 
grandes personajes surgidos de los 
niveles sociales más bajos, sin re-
cursos económicos, ni formación 
cultural, que hicieron grandes obras 
y gestas. 

Todo tiene su mérito, pero ahora 
hablamos de otra cosa. 

Para que exista una conexión con 
las famosas musas, tienen que co-
existir dos elementos: uno, el crea-
dor, el artista sensible y preparado, 
y dos, el ángel o los ángeles, con los 
que, por su nivel de conciencia, pue-
de estar conectado. 



 

173 

Esta conjunción, nada fácil de 
conseguir, hoy en día está comple-
tamente desequilibrada. 

Hay gente preparada para poder 
tener esa inspiración: artistas con 
una enorme capacidad inspirativa y  
muy bien preparados técnicamente, 
para llevar a cabo cualquier obra, 
por grande que sea, dentro de su 
ámbito.  

Hay unos medios técnicos como 
nunca han existido, y sin embargo 
no hay Inspiración, los ángeles no 
están disponibles. 

Este fenómeno creo que jamás 
había pasado en este planeta. Es un 
fenómeno absolutamente anómalo, 
y lo es porque los ángeles que se en-
cuentran en el entorno del ser hu-
mano, que evolucionan cuando nos 
inspiran y nos ayudan, esperan 
nuestra invocación para poder tra-
bajar y así evolucionar,  y se encuen-
tran con una barrera imposible de 
traspasar para ellos, y acceder al 
contacto humano. 

Su manera de ayudar forma 
parte de su evolución y del proceso 
evolutivo del Universo. El hombre 
es el Creador, el arquitecto, y el 
ángel es el Constructor. 

Solo esta afirmación supone uno 
de los secretos más importantes de 
la evolución y que la humanidad ha 
olvidado, despreciándolo, en la 
creencia de ser “El Todo, de creerse 
Dios”, pensando que solo él, es capaz 
de cualquier cosa, de poder hacer y 
construir lo que quiera, sin ayuda. 

En esa creencia, de suprema so-
berbia, que nos caracteriza a la hu-
manidad, todavía muy infantil, ha 
creado este divorcio de las fuerzas 

ocultas de la naturaleza, y que nos 
está llevando a nuestra propia des-
trucción. 

A lo largo de estos últimos siglos 
de creciente industrialización, la 
humanidad se ha ido distanciando 
de los ángeles, y esta separación ha 
creado una obscura nube, que cubre 
todo el hemisferio norte de forma 
muy particular. Esta nube está loca-
lizada sobre América del norte, y 
Europa, y está imposibilitando la 
comunicación con ángeles superio-
res, que son los que siempre han 
inspirado a los grandes artistas, y 
que son los que proporcionaron la 
inspiración a los extraordinarios 
pensadores y científicos que han ja-
lonado nuestra historia durante si-
glos y a lo largo de todo el planeta. 

Tal colaboración necesaria, per-
mitió a Europa ser el faro de cultura 
y desarrollo tecnológico que hemos 
conocido. 

Por eso, el arte es la primera víc-
tima de esa soberbia, porque es la 
expresión humana más sensible de 
todas nuestras expresiones, sinteti-
zadas en los 7 Rayos, pero que solo 
en la humanidad son un simple, y 
pobre reflejo, de la Expresión de la 
Divinidad. 

Desde el comienzo de la revolu-
ción industrial, la soberbia humana, 
comandada por unidades de seres 
obscuros, que fueron poco a poco, 
tomando el poder sobre todas y ca-
da una de nuestras actividades, han 
ido creando con la estrecha co-
laboración de miles, e incluso millo-
nes de seres humanos que les han 
seguido en pos de un materialismo 
extremo, una contracultura divor-



 

174 

ciada totalmente de su fuente origi-
nal de inspiración. 

La humanidad ha estado siempre 
envuelta en enfrentamientos, aun-
que normalmente locales. Curiosa-
mente, en estos tiempos, los enfren-
tamientos se han ido incrementando 
y extendiendo por todo el globo. Al 
mismo tiempo que las industrias 
armamentísticas han crecido, las 
armas han aumentado su poder de 
destrucción, y las guerras, cada vez 
más intensas y frecuentes, están 
siendo una de las peores pandemias, 
y que no parecen tener la menor in-
tención de terminar. 

No voy a tratar de referir los infi-
nitos acontecimientos que han jalo-
nado estos casi tres últimos siglos, 
ya que están reflejados en todas las 
hemerotecas.  

Pero sí que pretendo llamar la 
atención sobre las causas de lo que 
realmente es uno de los desastres, 
posiblemente más terribles, a los 
que la humanidad se ha enfrentado 
hasta la fecha. 

Todo este proceso, en el que se ha 
puesto el acento, casi de forma total, 
en el desarrollo material, dejando de 
lado la parte humanista del ser hu-
mano, ha apartado por completo a 
los seres humanos de su verdadero 
destino, un destino sublime del que 
la misma humanidad ha prescin-
dido, centrándose de lleno en la vida 
material. 

Sin la menor duda, todo este pro-
ceso, no ha llegado solo como co-
rrientes cósmicas que influencian a 
nuestro planeta, que por supuesto 
también han influido y mucho. Sino 
que hay algo más, procedente desde 

el mismo seno de la humanidad, y 
que ha sido el principal factor de es-
tos cambios hacia la extrema deca-
dencia. 

Personajes siniestros, miembros 
de la jerarquía obscura, que hasta 
entonces habían permanecido ocul-
tos, y de una forma discreta, al ver 
ciertas oportunidades que se les 
presentaban, no perdieron el tiempo 
y lo supieron aprovechar, sin impor-
tar las situaciones que sabían que 
iban a generar. 

Estas situaciones que fueron 
creando, aprovechando el creci-
miento económico de la revolución 
industrial, les dio paulatinamente 
más poder. Poder con el que fueron 
infiltrándose en gobiernos, y sa-
queando recursos naturales de paí-
ses más débiles, generando los 
grandes desastres y distopías, que 
hoy en día estamos sufriendo. 

Estos personajes que siempre se 
sincronizan con entidades del arco 
involutivo o del bajo astral, me-
diante su interacción, y arrastrando 
a una gran parte de la población, 
han generado la nube obscura que 
cubre prácticamente todo el hemis-
ferio norte. 
  



 

175 

  



 

176 

Sin duda, estos personajes sinies-
tros han gozado de la inspiración y 
colaboración de entidades de los ba-
jos niveles, que se encuentran en el 
arco involutivo. Ellos sí que se inspi-
ran dentro de su esfera, y lo hacen 
muy bien. 

A su vez, estas entidades siempre 
han buscado la interrelación con la 
humanidad para conseguir sus obje-
tivos, poco limpios y menos claros, 
de injerencia en la humanidad, que 
por sí solos no pueden alcanzar. 

Estas entidades siempre aportan 
poder a sus seguidores, pero a 
cambio de ofrendas, y ofrendas muy 
valiosas. Jamás dan nada gratis, 
jamás dan nada sin recibir lo que a 
ellos les gusta, y si no se les paga 
adecuadamente, una vez ellos ha-
yan cumplido, directamente se lo 
toman de una forma u otra. 

Ellos siempre cumplen, por Ley, 
pero muchos humanos, una vez re-
cibido lo que pedían, olvidan el 
compromiso contraído. Por aquí 
vienen muchos de los problemas, 
que la humanidad tiene hoy en día. 

A día de hoy, en el planeta entero 
la gente tiene los ojos, tanto físicos, 
como internos, bien tapados, y al 
haber perdido el contacto con los 
niveles superiores, posiblemente 
más que nunca, mucha gente recu-
rre a su ayuda. Muy en particular los 
grandes líderes mundiales. 

Mientras que las Entidades Supe-
riores y los Ángeles jamás piden na-
da por su colaboración, tampoco 
jamás se aproximarán a personas 
que no tengan un comportamiento 
recto, y con una limpieza de espíritu 
consolidada. 

Entre estas dos polaridades, hay 
niveles intermedios, acorde a los ni-
veles de la gente que, de forma 
consciente o inconsciente, sea capaz 
de invocar. 

Desde comienzos de este siglo, 
hemos visto como la distopía y la 
fealdad se han instalado con mucha 
fuerza, con cambios opuestos a los 
cánones de belleza que en todas las 
épocas se han buscado, cambios, sin 
la menor duda, a peor. 

Todo se hace ver como moderno, 
y con estilo, a pesar de que la falta 
de estilo y belleza impere.  

De hecho, han conseguido que los 
antiguos cánones de belleza se vean 
ridículos a los ojos de la juventud, 
que no tiene referencias del reciente 
pasado, donde todavía imperaban 
estos cánones. 

En el arte, que como sabemos es-
tá regido por el 4º Rayo, Rayo de 
Armonía a través del conflicto, aque-
llos que se manifiestan polarizados 
en él, tienen una particularidad muy 
específica. 

Podríamos decir que los jóvenes 
son verdaderas antenas, perfecta-
mente afinadas, y en muchos casos 
de gran precisión, para percibir las 
tendencias sociales y al mismo 
tiempo expresarlas de mejor o peor 
forma, según su elevación de con-
ciencia y su preparación personal. 

La sensibilidad que proporciona 
el 4º Rayo, posiblemente no lo pro-
porciona otro rayo, y si echamos la 
vista atrás, podemos ver cómo el ar-
te da los primeros avisos de la de-
cadencia, decadencia que hoy em-
pieza a ser manifiesta en muchos 
sectores. 



 

177 

El comienzo del arte abstracto, 
que se consolida en verdaderas 
mamarrachadas en la pintura, en la 
escultura, en la arquitectura y en to-
das las artes, es una muestra de ello. 

La aparición de la música rock, 
tecno, y metálica, donde la manifes-
tación por mucho que a muchos hoy 
les pueda gustar, son un verdadero 
ejemplo de fealdad y un claro reflejo 
del inframundo, donde se puede ob-
servar, de forma descarnada, la de-
generación humana. Solo hay que 
ver cómo en estos conciertos corre 
el alcohol y la droga. 

 
Las celebraciones masónicas en 

ciertas olimpiadas e inauguraciones, 
como la del túnel de San Gotardo, el 
túnel más largo del mundo con casi 
58 km., inaugurado en 2016, que 
exhibió una ceremonia satánica de-
leznable, y que pretendió ser sim-
bólica de un próximo devenir, toda-
vía más siniestro y distópico. 

En contraposición, tenemos  
ejemplos magníficos del pasado, 
tanto en  música, como en pintura, 
escultura, arquitectura, literatura, 
etc. Claro que hoy no podemos con-
tar con aquella inspiración que fluía 
con asombrosa facilidad en la mente 
y en los corazones de aquellos gran-
des artistas. 

Un claro y magnífico ejemplo en 
la música, por no extenderme dema-

siado en recopilaciones que todos 
conocen. 

La famosísima ópera de Mozart, 
La Flauta Mágica. 

Una obra compuesta en pocas 
semanas, con una intrincada métrica 
masónica de aquella época. Una 
ópera cuyo libreto está repleto de 
un simbolismo oculto y culto, y con 
una música que a pesar de estar en-
corsetada en una intrincada métrica 
masónica, desborda de belleza, en 
todas y cada una de sus notas. 

Una obra de arte, muy difícil de 
superar en todas y cada una de las 
notas que se entrelazan de forma 
magistral, que incluso podríamos 
calificar de mágica. No es la única, 
pero destaca, de forma significativa, 
entre la explosión de belleza musical 
de aquella época. 

Hoy en día tenemos el claro in-
tento de destruir un pasado, que 
contiene de todo, bueno, mediocre o 
malo, y que se está destruyendo a 
marchas forzadas, de forma delibe-
rada y a toda costa, de forma nada 
entendible para cualquier persona 
con un mínimo de sentido común. 

Esa intención, que hoy en día es 
ya indudable, se lleva a cabo por 
mercenarios traidores, muy bien 
pagados, por seres siniestros, que en 
su día entraron voluntariamente en 
la Octava Esfera, o son candidatos a 
ella. 

Seres que dejaron de ser huma-
nos por propia voluntad, pero que 
están entre nosotros, y que ha-
biendo alcanzado el máximo poder 
material y de dominio del planeta y 
de todos sus recursos, ven cómo su 
existencia se va extinguiendo lenta-



 

178 

mente a pesar de sus increíbles es-
fuerzos por conseguir la juventud 
eterna y la inmortalidad, que jamás 
podrán alcanzar. 

Ante esta evidencia, que ellos co-
nocen, siendo absolutamente cons-
cientes de ella, están implantando su 
esfera de fealdad, de destrucción, de 
control y esclavitud a la humanidad, 
en el plano físico, en la Tierra. 

En definitiva están sembrando su 
futuro, su inminente futuro, que es 
su muerte y aniquilación, y lo están 
proyectando a la destrucción de to-
da la humanidad. Lo hacen de forma 
elemental, introduciendo un comu-
nismo renovado, al que le han lava-
do la cara, dándole un aspecto de 
socialismo progresista, y una reli-
gión manipulada y deformada, in-
sertada en grupos sedientos de san-
gre y de un dogmatismo sin límites. 

No podemos olvidar que su pro-
yecto va mucho más allá de lo físico. 
Es una planificación de destrucción 
de la Transcendencia del ser hu-
mano, interfiriendo, con una preci-
sión quirúrgica, en la profunda in-
manencia divina de todos y cada 
uno de nosotros. Esto se manifiesta 
ya en todos los niveles sociales y a 
todas luces. Un ejemplo que puede 
parecer lejano a esta afirmación, pe-
ro que lo evidencia, es la contamina-
ción, que no solo es a nivel físico, 
también lo es a nivel mental, y emo-
cional. Sobre esto podríamos escri-
bir varios artículos. Está todo con-
taminado, distorsionado, fuera de su 
verdadera esencia vital. La causa 
oculta es que la humanidad ha deja-
do de invocar a los Ángeles, Santos y 
seres avanzados, a los que antes  se 

invocaba. Ahora somos todos igua-
les según estas doctrinas de muerte. 
Incluso ya han conseguido que la 
búsqueda de la excelencia, se consi-
dere como algo atrasado, algo típico 
de gente primitiva e inculta. 

Mientras que las élites, que han 
organizado este desastre me-
dioambiental, que han propagado es-
tas ideas para desvincular a la hu-
manidad de sus verdaderas raíces, 
no permiten entrar en sus filas a na-
die que para ellos no sea un destaca-
do personaje, dentro de sus cánones. 

Han creado esta distopía en múl-
tiples niveles vibratorios de nuestro 
entorno. Ellos invocan a entidades 
bajas del submundo. Lo hacen me-
diante rituales de muy bajo nivel vi-
bratorio, llenos de obscuridad y su-
ciedad, donde el miedo, el odio a to-
dos los que no son de ellos, forma 
parte de su esencia ritual. 

El ser humano en pocos años, ha 
creado un mundo artificial, aislado 
de la naturaleza y carente de Vida y 
de Luz. Ante esta situación desola-
dora, que no se podrá revertir mien-
tras que los creadores de este desas-
tre, permanezcan entre nosotros. 
Sólo se podrá revertir a base de un 
duro y largo trabajo de invocación y 
estrecha colaboración con seres ele-
vados de otras dimensiones, cuando 
tan siniestros seres desaparezcan de 
nuestro planeta. Pero no podemos 
olvidar que si no invocamos la ayu-
da a quienes nos pueden ayudar, 
ellos seguirán manejando todo, co-
mo hasta ahora. 

Únicamente la acción conjunta en-
tre Hombre y Ángel volverá a devolver 
al planeta, la Vida que gozó en tiempos 
pasados, pero en una octava superior. 



 

179 

Entonces veremos resurgir el Ar-
te como nunca se ha visto en este 
planeta, inspirado por grandes Án-
geles y materializado por seres hu-
manos avanzados. La ciencia dará 
tal avance, que hoy en día es prácti-
camente imposible poder ni imagi-
nar. Todo ello será llevado a cabo, 
previa limpieza total de todas aque-
llas energías de bajísima vibración, 
que actualmente asolan el planeta. 

Una vez eliminadas estas ener-
gías, de forma acorde a las nuevas 
energías que irán supliendo a las 
viejas, veremos cómo nosotros 
mismos iremos dejando, también, a 
la Naturaleza, libre por completo de 
toda contaminación. La plaga de 
plásticos que ocupan ciudades, la-
gos, ríos, bosques, y enormes exten-
siones en todos los mares y océanos, 
con todos los micro plásticos que se 
han ido generando y contaminando 
hasta nuestros cuerpos, desaparece-
rán por completo. Los cielos se ve-
rán limpios de venenos con los que 
ahora nos fumigan, las aguas volve-
rán a fluir claras y cristalinas sin ve-
nenos, los cultivos volverán a ser 
alimentos naturales, sin la nefasta 
influencia humana actual, sin abo-
nos químicos, ni herbicidas ni pesti-
cidas venenosos, produciendo otra 
vez comida sana y fresca, como an-
taño. Las ideologías cancerígenas y 
ponzoñosas que a lo largo de estos 
siglos han ido creciendo y expan-
diéndose, dando por resultado en-
frentamientos y regímenes depre-
dadores, de odio, de enfrentamien-
tos sociales, de terror, y guerras, 
desaparecerán, siendo sustituidas 
por los nuevos ideales de personas 

evolucionadas, fraternales y libres 
de todo dogmatismo. 

Los regímenes políticos, hoy en-
cauzados al espolio y esclavización 
de la población, serán sustituidos 
por ”verdaderos políticos” que ac-
cederán a sus cargos, por sus capa-
cidades y valías largamente desa-
rrolladas y demostradas, consoli-
dando gobiernos que, de verdad, ve-
len por las libertades de la población 
y controlen los excesos que siempre 
surgen y surgirán. 

Las políticas de ideologías dog-
máticas y sus teorías absurdas, con 
sus mentiras y manipulaciones, con 
sus políticas de enfrentamiento so-
cial, desaparecerán para siempre. 

Las religiones manipuladas y fal-
seadas desparecerán, en la bús-
queda y entendimiento de un solo 
Ser Creador por una gran parte de la 
humanidad. Todas las actividades 
humanas equilibradas, eficaces y 
útiles, las veremos resurgir de forma 
renovada y más evolucionada. 

Lo que vendrá, es realmente el 
Verdadero Orden Mundial y no el 
esfínter multicolor de la agenda 
2030, que nos pretenden vender. 
Todo esto está próximo a llegar, fal-
ta muy poco, pero quedan tiempos 
duros y cambios muy traumáticos, 
que tendremos que sufrir, donde 
una gran parte de la humanidad, lo-
botomizada de forma voluntaria, 
desaparecerá de la faz de la Tierra. 

 
Javier Antolínez 

Diciembre de 2025 

 
  



 

180 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 
 
 

 
 

  

Diseño cubiertas:  Ingrid Guerrero López 

https://www.revistanivel2.es/jerarquias_planetarias.htm 

 

 

https://www.revistanivel2.es/jerarquias_planetarias.htm


 

181 
 

RELACIÓN EXISTENTE ENTRE 

LOS SIETE RAYOS Y LAS DOCE 

CONSTELACIONES. 

Los rayos afluyen a través de las 

siguientes constelaciones y son 

expresados y transmitidos por su 

intermedio. Pág.366. Astrología 

Esotérica. A.A. Bailey 

Esta interrelación es efectiva en el 

actual ciclo mundial y seguirá 

siéndolo hasta el final de la era 

acuariana. Los siete triángulos de 

energía están ahora derramando 

su fuerza por intermedio de una de 

las constelaciones de cada trián-

gulo.  

En esta clasificación se observará 

que varias de las constelaciones 

se hayan en uno o más triángulo 

de energía. 

 

1er. Rayo. Está activo en los tres 

puntos (ARIES – SAGITARIO – CA-

PRICORNIO) sus energías son 

transmitidas por intermedio de 

ARIES, es el más potente y activo. 

Pág.367 

        1ro. Rayo. Aries: Esta conste-

lación, como podría esperarse es 

la fuente de la energía principal 

inicial, que introduce la Nueva Era.   

 

2do. Rayo. Afluye a través de estas 

tres constelaciones (GEMINIS- LEO- 

PISCIS) están particularmente acti-

vos VIRGO Y PISCIS quienes llevan 

la tarea principal de transmitir la 

energía de 2do. Rayo y sus energías 

son transmitidas por intermedio de 

VIRGO. La energía de Leo sale de 

la línea Búdica y pasa a estar acti-

vo en la línea del Principio Vida.       

         Géminis se encuentra solamen-

te en el triángulo de 2do. rayo y, 

en la actualidad, Virgo y Piscis 

llevan a cabo la tarea principal de 

transmitir energía de 2do rayo. 

Hoy el mundo está enfocado (espi-

ritualmente o materialmente) y las 

fluctuaciones de los Pares de 

opuestos han disminuido mu-

cho, temporalmente. Por lo tanto, 

Géminis es el punto inactivo del 

triángulo, aunque importante des-

de el ángulo esotérico individual 

del discípulo o el iniciado. Pág.367 

                 2do. Rayo. Virgo: Esta 

constelación produce la acrecen-

tada actividad del principio crístico 

en el corazón de la humanidad. 

Pág.366 

 

3er. Rayo. Afluye a través de tres 

constelaciones (CANCER- VIRGO- 

CAPRICORNIO), estas energías son 

transmitidas por intermedio de CÁN-

CER, en lo que se refiere a la masa y 

de CAPRICORNIO, en menor escala, 

en relación con los discípulos del 

mundo. Esotéricamente, Capricor-

nio conduce a la exteriorización de 

los Misterios. Pág.367 

              Libra también está relativa-

mente inactivo en el triángulo del 

3er. Rayo. Actualmente no hay un 

verdadero equilibrio, pero la opo-

sición entre espíritu y materia es 

tan violenta, que la fuerza de Li-

bra está relativamente pasiva. 

               3er. Rayo Cáncer: El mo-

vimiento masivo hacia la libertad, 

la liberación y la luz, que predo-

mina hoy, es causado por la ener-

gía de este signo. 

  



 

182 
 

Cuadro de la Transmisión de los 

Siete Rayos 

  



 

183 
 

 

                   

4to. Rayo. Afluye a través de tres 

constelaciones (TAURO- LIBRA- 

SAGITARIO), estas energías son 

transmitidas por intermedio de ES-

CORPIO. Por medio de Escorpio, el 

4to. Rayo enfoca esotéricamente el 

trabajo de los discípulos del mun-

do, preparándolos para la inicia-

ción. Pág.367  

                 En (Tauro- LIBRA- CA-

PRICORNIO) el 4to. Rayo no está 

activo exotéricamente, porque el 

4to. Rayo no está actualmente en 

manifestación. 

                    El 4to. Rayo después del 

2025 vendrá lentamente a la mani-

festación. 

                  4to. Rayo. Escorpio: Por 

intermedio de esta constelación es 

probada la humanidad, el discípulo 

mundial. Pág.366 

 

5to. Rayo. Afluye a través de (LEO – 
ESCORPIO - ACUARIO), estas 
energías son transmitidas por in-
termedio de LEO y está activo en los 
tres puntos. Rige la relación entre la 
humanidad y la Jerarquía. 
     5to. Rayo Leo: Produce el desa-

rrollo del individualismo y de la au-
toconciencia, tan prevaleciente 
hoy en la escala mundial. Pág.366 

    Actualmente, Acuario no es el 
punto activo para la transmisión de 
la energía de 5to. Rayo. Sin em-
bargo, en breve, cuando el Sol 
penetre más plenamente en el 
signo de Acuario, el triángulo vol-
verá a girar y llevará el punto 
acuariano a una posición contro-
ladora. Pág.367 

                    Es conveniente recordar 
que el 5to. Rayo rige la evolución 

de la conciencia mediante la revo-
lución de su triángulo: Leo, Sagi-
tario y Acuario. Pág.367 

 
6to. Rayo. Afluye a través de (VIR-

GO – SAGITARIO – PISCIS). Está 
activo en los tres puntos. Es 
transmitido por intermedio de 
SAGITARIO. En la actualidad se 
va retirando lentamente, pero 
complementará la transformación 
ceremonial y ritual del 7mo. Rayo. 

                  6to Rayo Sagitario: Pro-
duce el esfuerzo enfocado y cen-
tralizado del aspirante mundial. 
Pág.366 

                  El 6to. Rayo, como es de 
esperarse, es igualmente expresi-
vo y efectivo. Pág.367 

 
7mo. Rayo. Afluye a través de 
(ARIES – CÁNCER – CA-
PRICORNIO) y está activo en los tres 
puntos. Es transmitido por inter-
medio de CAPRICORNIO. Este rayo 
traerá a la manifestación lo que fue 
visualizado y también lo que constitu-
yó los ideales del presente ciclo de 
actividad del 6to. Rayo.  
    El 7mo. Rayo, igual que el 1ro., 

está activo en los tres puntos, 
aunque Aries es el más potente 
y activo. Pág.367  

     7mo. Rayo Capricornio: La 
energía capricorniana produce la 
iniciación y el vencimiento del ma-
terialismo. Pág.366 
 

Dirección de internet para des-

cargar los libros de Enrique Guerre-

ro 
https://www.revistanivel2.es/jerarquias_planetarias.htm 

 

 

 

https://www.revistanivel2.es/jerarquias_planetarias.htm


 

184 
 

https://es.pinterest.com/pin/329255422779840439/ 
  

https://es.pinterest.com/pin/329255422779840439/


 

185 
 

Plenilunio de 

Capricornio 

Es un Signo Terrestre y perte-

nece a la Cruz Cardinal. Expresa el 
punto más denso de la materializa-
ción, pero en las últimas etapas 
abre la puerta hacia la Jerarquía. 
Libera al hombre de la vida de la 
forma y lo inicia en el reino donde 
se expresa la voluntad de la divini-
dad. 

Las energí as que ingresan desde el 
Universo afectan a todo ser humano 
creado. El impacto sera  proporcional 
a la atencio n y compromiso adquirido 
por cada uno de nosotros para que 
esa intensa energí a de vida polarice 
nuestros pasos hacia una vida ade-
cuada, la meta escogida de acuerdo 
con la mayor incidencia en la que ca-
da Energí a de Rayo sea reconocida 
por nuestro ser interior. 

Cada servidor comprometido con 
la Sabidurí a Eterna ha de sentir a tra-
ve s de un Signo como Capricornio 
que ha de estar activo en alguno de 
los movimientos humanitarios, socia-
les, artí sticos, polí ticos o filoso ficos. 

El mayor compromiso que el discí -
pulo o aspirante debe vivir con pro-
funda entrega en este tiempo nuestro, 
sea quiza s el humanitario, vivie ndolo 
no de forma solamente espiritual y 
con buenas intenciones, que lo gica-
mente son necesarias, sino en la for-
ma activa que su nivel o situacio n en 
este ciclo de vida le permita. 

Espejismos, autoengan os, indife-
rencia o bien pensar que todo “esto” 
no va con nosotros, es uno de los pe-

ligros que pueden enfatizar por la 
importancia de esta Luna Llena, todo 
cuanto acontece a nuestra humani-
dad. La involucracio n es, debe ser una 
obligacio n total en todo ser que ha 
despertado, para que tantas cadenas 
que oprimen, matan y angustian 
cambien y en profunda reflexio n, in-
vocando la pureza del alma, actuar y 
comprender que no solo con observar 
y -en exceso hablar y opinar- es sufi-
ciente. 

La Luna de Capricornio con sus 
energí as de transformacio n, introdu-
ce al hombre-mujer en una frecuencia 
ma s elevada que lo conduce hacia la 
iluminacio n. Es una oportunidad que 
las energí as de Capricornio derraman 
sobre nuestra personalidad, y la 
transforma. 

Capricornio, al igual que Escorpio, 
somete a la humanidad a pruebas que 
conducen a la liberacio n del dinero, 
sexo y afinidades materiales. La vida 
interior se intensifica y crea un mun-
do nuevo donde se manifiesta con 
una visio n y percepcio n ma s elevada. 
La vida de la personalidad cambia y 
sus temores, dudas, se desvanecen 
porque la vida interior que percibe, 
hace que su miedo, su soledad y todo 
aquello que comprende es una ilu-
sio n. Hemos de invocar y sentir en 
nuestra mente superior la pureza que 
nos puede ofrecer la fuerza del Tercer 
Rayo para que cada palabra nacida de 
ese pensamiento lleve las semillas 
constructivas necesarias. Por otro la-
do, Marte, su opuesto, esta  exaltado 
en este Signo en el cual, sin embargo, 
Ju piter y Neptuno pierden fuerza. 

En la Luna Llena de Capricornio, 
las energí as disponibles, son entre 



 

186 
 

otras, las energí as de Primero, Terce-
ro y Se timo Rayos. 

La energí a de Primer Rayo da un 
impulso enorme para adelantar en la 
propia evolucio n -un deseo ardiente 
para trascenderse a sí  mismo, para 
conquistar limitaciones fí sicas, emo-
cionales y mentales y adentrarse en 
un nuevo estado de conciencia. 

Saturno es el regente esote rico y 
exote rico, y el Tercer Rayo de Inteli-
gencia Activa tiene la capacidad de 
iniciar en el mundo fí sico todo lo que 
expresa la divinidad; este Rayo con-
vierte la comprensio n sensoria en co-
nocimiento, el conocimiento en sabi-
durí a y la sabidurí a en omnisciencia. 
El Primer Rayo que se transmite a la 
Tierra por mediacio n de Saturno, es 
dar el impulso para la transformacio n 
del planeta; el Tercer Rayo construye 
el puente, y el Se ptimo Rayo causa la 
manifestacio n. 

En las Ensen anzas del Maestro 
D.K. a Capricornio se le llama la puer-
ta al Reino de Dios, o el Reino de la Je-
rarquí a Divina, o la puerta que con-
duce al hombre al Plan Divino. Se nos 
ha dicho que la energí a de Capricor-
nio nos prepara para pasar a trave s 
de esa puerta. 

Estando la energí a de Pluto n influ-
yendo en el u ltimo decanato de Ca-
pricornio y con Saturno en el primer 
decanato de Acuario, posiblemente 
sea e ste un momento de iniciaciones, 
de respuestas y preguntas emitidas 
en tantas vidas bajo la influencia de 
Sagitario previa a este Signo de Capri-
cornio que ahora nos ban a en su po-
tente luz. 

Saturno ayuda a desarrollar el po-
der interno que se origina en la co-
rrecta disciplina y en el esfuerzo 
constante y organizado. 

Saturno fertiliza la vida interior y 
su rayo mezcla del color amarillo-oro 
del cuerpo mental iluminado por 
Mercurio y por el azul del amor mag-
ne tico expresado por Ju piter, estimula 
la concentracio n mental; considerado 
erro neamente con frecuencia, como 
expresio n de la tristeza negativa 
cuando en realidad, Saturno provoca 
verdaderas realizaciones. Pero se tra-
ta solamente de logros internos resul-
tante de acciones orientadas en el 
verdadero camino. 

Junto con Mercurio, Saturno es el 
planeta ma s pro ximo al plano hu-
mano, Ellos son los organizadores del 
Plan, resultado del propo sito del Lo-
gos.  

La Luna Llena de Capricornio es 
una buena oportunidad para que la 
humanidad abra las puertas de la es-
peranza por un futuro mejor, en don-
de la armoní a, la libertad, el amor, la 
inofensividad y la creatividad, ayuden 
a la humanidad a destruir las barre-
ras que separan a un ser de otro. 

Durante este mes es propicio 
trabajar con las virtudes de los ra-
yos Primero, Tercero y Séptimo. 

 

Joana García 

 
 

Extracto del libro  
Los Portales del Zodiaco 
https://www.revistanivel2.es/jerarquias_planetarias.htm 

  

https://www.revistanivel2.es/jerarquias_planetarias.htm


 

187 
 

Venus 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
  

 



 

188 
 

 

 

      

Richard Wagner 
 

Aspectos significativos en el Mapa Natal 
de Richard Wagner 

 

En la presente configuración na-

tal, por la dificultad que entraña el 
poder discernir la posición solar na-
ciendo prácticamente en el Ascen-
dente, pero en el 0º de Géminis, y 
teniendo en cuenta que cuando ello 
sucede habría que verificar cuál es 
el real carácter solar del nativo, pues 
hemos de tener en cuenta que en 
muchos casos se da la posibilidad de 
una mayor influencia del signo pre-
decesor, en éste caso Tauro, ten-
dríamos que inclinarnos en que di-
cha polarización quedaría reflejada 
por la influencia del dispositor solar, 
en éste caso serían tanto Venus 
(dispositor de Tauro) y Mercurio 
(dispositor de Géminis), pero con la 
salvaguarda de que ambos están en 

el signo tauriano y, por tanto, la 
energía que prácticamente polariza-
ría el nativo estaría marcada por un 
carácter mayormente inclinado ha-
cia el lado de la influencia artística, 
pero siempre teniendo en cuenta 
una línea fuerte de influencia de ac-
tividad mental que le secunda siem-
pre en todo cuanto realice, no sólo 
por Géminis, sino asimismo por la 
influencia de otros signos de aire, 
especialmente de Acuario.   

 

No obstante, la mayor fuente de 
claridad interpretativa, pasaría por 
las siguientes posiciones natales: la 
conjunción Sol/Venus naciendo 
prácticamente en el Ascendente, y 
que siendo una posición  tan coinci-
dente o conjunta en el mismo grado 
de dicho Ascendente y, por tanto, to-
talmente angular, ello indica clara-
mente que el nativo ya proviene de 
unas cualidades innatas o desarro-
lladas en el momento de su naci-
miento, si tenemos en cuenta la im-
portancia venusiana, ya tenemos 
claro que la manifestación del arte y 
el desarrollo y práctica del mismo, 
es la línea fundamental que marca el 
destino de Richard Wagner. 

 

Otra posición determinante a te-
ner en cuenta, estaría en la posición 
elevada en el mapa de la Luna y 
Marte en Acuario, en la máxima ele-
vación posible, o sea, en el Sector X, 
éste que indica aquellas posiciones 
de éxito o de metas para tener un 
reconocimiento a nivel social.  

  



 

189 
 

  



 

190 
 

Aquí vemos claramente reflejada 
la manera de expresar el mundo de 
las emociones en Wagner, ya que 
nunca fueron de forma nada con-
vencional. Se vislumbra una explo-
sión de sentimientos que van dirigi-
dos al mundo social, una actitud de 
carácter universalista y con un ma-
tiz totalmente intelectualizado. Todo  
ello, en combinación con un senti-
miento artístico innato, es lo que re-
fleja la historia contada. Wagner po-
seía la originalidad propia de Acua-
rio, ese carácter creativo e innova-
dor, pero poco convencional con to-
do lo que no fuera un sentimiento de 
apoyo a los sentimientos que prote-
gían sus principios patrióticos, de-
fendiendo siempre aquellas áreas 
que se fundamentaban en la nación 
que le vio nacer. 

Marte en Acuario y Urano en Es-
corpio, están en recepción de armo-
nía, pues ambos ocupan  los signos 
regentes de dichos dos planetas. Ello 
significa que existe una mejor rela-
ción entre ambos y con  grandes po-
sibilidades de colaborar en sus ten-
dencias o proyectos. No quiere decir 
que no haya un cierto grado de ten-
sión, ya que son planetas suma-
mente explosivos.  Se precisa, en es-
te caso, una gran dosis de auto-
control, ya que la tendencia se dirige 
claramente hacia un espíritu inno-
vador y sumamente creativo, pero 
donde la pasión y el carácter revolu-
cionario están siempre operativos, 
matices que vimos claramente en la 
vida de Richard Wagner.  

 
Cabalgata de las Valkirias 

Finalmente, hay que matizar que 
la distribución planetaria la abren 
dos planetas mayores como son 
Urano y Neptuno; lo que indica as-
trológicamente una apertura de pla-
netas guías elevados, indicio de un 
alma que posee un cierto bagaje 
desde un punto de vista iniciático.  

Nos muestra un alma que posee 
la facultad de conseguir un alto gra-
do de intuición, y la posibilidad de 
llegar a la esencia de las cosas de 
forma innata, sin necesidad de tener 
un aprendizaje demasiado elabo-
rado. 

Tales facultades superiores, en el 
caso de Richard Wagner, se dirigen 
al ámbito social y siempre con cierto 
grado de universalismo. 

 

Octavio Casas Rustarazo 



 

191 
 

 
 

 

 

 
 

 

 
 
 

  



 

192 
 

El número 13 de Agapito Rapids 
Alejandro García Gil 

Pocos recuerdan lo ocurrido 

aquella noche de lluvia en el número 
23 de Agapito Rapids. Los vecinos, 
cuando se les pregunta, bajan la voz y 
cambian de tema; algunos aseguran 
haber oído una música que no se pa-
recía a nada humano, otros juran que 
la tormenta no era del todo natural. 
Lo cierto es que, en aquel banquete 
de boda, se reunieron personas de 
reputación intachable: magnates de la 
minería, industriales del petróleo, un 
músico célebre venido desde Ando-
rra, y varios aristócratas cuya genea-
logía se perdía entre las sombras de 
la vieja Europa. Todo parecía prepa-
rado para una celebración memora-
ble. 

El mayordomo, un hombre de por-
te impecable y sonrisa de mármol, re-
cibía a los invitados junto a la don-
cella, una joven de belleza etérea y 
mirada fija. Dentro, el fuego rugía en 
la chimenea, proyectando un color ro-
jizo sobre los rostros de los invitados, 
mientras la lluvia golpeaba los venta-
nales como si quisiera entrar.  
Sin embargo, cuando los relojes mar-
caron las nueve, una inquietud se 
deslizó por los pasillos: los novios no 
habían llegado. 

La noticia de que el coche nupcial 
había sido hallado en el fondo del 
acantilado —destrozado, con el cadá-
ver desmembrado del novio y sin ras-
tro alguno de la novia— nunca llegó a 
la casa esa noche. O tal vez sí, y fue si-
lenciada por una voluntad más oscura 
que la de los hombres. Sea como fue-
re, la fiesta continuó. 

El testimonio del invitado 

No sé qué me llevó a aceptar aque-
lla invitación. Tal vez la curiosidad, o 
un deseo irracional de contemplar a 
los poderosos en su escenario natu-
ral. Lo cierto es que desde que crucé 
el umbral de la mansión sentí un peso 
en el aire, una densidad invisible, co-
mo si el mismo oxígeno contuviera 
partículas de algo antiguo y maligno. 
El licor que servían era  algo espeso.  
Al tercer vaso, los sonidos parecían 
dilatarse, y las figuras de los presen-
tes se movían con un ritmo extraor-
dinariamente lento. Fue entonces 
cuando lo vi: una criatura con aspecto 
de zorro, vestida de etiqueta, con 
guantes blancos y una pajarita negra. 
Me observó con unos ojos impasibles 
—ni de animal ni de hombre— y, sin 
mover los labios, escuché en mi men-
te su voz: 

—La novia no vendrá. Está muerta. 

 



 

193 
 

  



 

194 
 

No supe cómo reaccionar. Pensé 
en una broma, en un disfraz, pero al 
volverme, la figura ya no estaba. Bus-
qué refugio en el jardín, donde un ca-
ballero de sombrero de copa me ofre-
ció una cerveza con un gesto corte-
sano. Hablamos de trivialidades, pero 
su mirada era tan fija, tan intensa-
mente vacía, que tuve que apartarme. 

Cuando regresé al salón, un re-
lámpago iluminó el comedor, y en ese 
preciso instante apareció la novia, 
estaba sentada en la mesa principal.  

Su piel era del color de la ceniza, 
su vestido estaba mojado, y de una 
profunda herida en su mejilla iz-
quierda salían unos gusanos que se 
deslizaban hacia un plato de carne 
corrompida.  

 
¡No gritó nadie! 
¡Nadie pareció verla! Sin embargo, 

sentí su mirada clavarse en mí con 
una fijeza que me dejó helado. 

El músico andorrano —a quien 
algunos llamaban “Mozart”, aunque 
dudo que fuera su nombre— seguía 
hablándome de mercados y acciones, 
ajeno al espanto que yo presenciaba. 

 El mayordomo y la doncella co-
menzaron a preparar un extraño ri-

tual: vertieron, en un puchero de co-
bre, un licor ardiente, y emitieron 
unas  palabras que un ser humano  no 
debería pronunciar. 

La atmósfera se volvió irreal. To-
dos los invitados —aún sonrientes— 
giraban en torno al fuego, repitiendo  
extrañas sílabas que parecían resonar 
más allá del oído. El licor ardía en el 
aire, y de pronto, entre las llamas, la 
cara de la novia apareció. Tenía un 
color amarillento, como el del azufre. 

El espectro vociferó, cual rugido,  
una plegaria. Maldijo a los presentes, 
habló de pactos sellados “en la raíz de 
las montañas y bajo los mares olvida-
dos”, y al pronunciar la última pala-
bra, su imagen se disolvió en un tor-
bellino de fuego que dejó un olor in-
soportable a carne y salmuera. 

Cuando todo terminó, el mayor-
domo se acercó con su sonrisa intacta 
y me ofreció una copa. 

—¿Un trago, caballero? —dijo, 
guiñándome un ojo. 

Apenas recuerdo haber asentido. 
Bebí. 
Caí en una oscuridad profunda, 

donde voces sin cuerpo recitaban 
nombres que nadie debería saber. 

Desperté al amanecer, en un sofá 
empapado. La casa estaba vacía,  
el fuego, apagado, y sobre el suelo, un 
círculo de ceniza y una marca oscura 
que palpitaba, como si aún respirara. 

Desde entonces, sueño con el nú-
mero 23 de Agapito Rapids. Y a veces, 
entre el sueño y la vigilia, veo al zorro 
en el espejo, sonriendo, mientras re-
pite con cierta ironía: 

«La novia no vendrá… porque ya 
está aquí.» 

Alejandro García Gil 

  



 

195 
 

  



 

196 
 

El señor Dimitrescu entra en coma 
Juan Ramón González Ortiz 

 
El señor Dimitrescu entró al as-

censor y comprobó desilusionado que 
era un simple y elemental cubo metá-
lico. Una vez que ingresó dentro, 
comprobó que solo había un único y 
simple mando que accionar. Era muy 
grande y vistoso, y sobresalía vivi-
blemente de la pared. Sobre él estaba 
pintada una flecha roja apuntando 
hacia abajo. 

Al ver la susodicha señal, apuntan-
do en sentido contrario al firmamen-
to, el señor Dimitrescu murmuró: 

- “Mira que si me he equivocado 
de ascensor, y resulta que este es el 
que baja hasta el infierno. Qué ver-
güenza cuando me vean llegar, … Pe-
ro no, no puede ser, el ángel me lo di-
jo con total claridad: ‘Súbete al ascen-
sor que está en el centro de la gigan-
tesca y solitaria estepa en la que te voy 
a dejar. No tiene pérdida”. 

El ascensor empezó a descender a 
una velocidad de vértigo. El señor 
Dimitrescu, de repente, se dio cuenta 
de que colgado al cuello llevaba una 
especie de brillante y luminosa acre-
ditación. El texto estaba escrito en 
unos desconocidos caracteres. La 
firma, al final, centelleaba refulgente 
y hasta parecía que vibraba, como si 
se expandiese en todo momento. 

Lentamente, el ascensor empezó a 
decelerar. Nuestro hombre pensó pa-
ra sí que ya iba a acabar su incerti-
dumbre y que en un momento sabría 
dónde había arribado. 

La puerta del ascensor se abrió 
lentamente, con solemnidad. Ante él 
había un pasillo infinito.  

La iluminación era cegadora, dura, 
sin sombras, idéntica a la intensa luz 
del reflector de un quirófano.  

Junto al ascensor, el señor Dimi-
trescu reparó en un pequeño pupitre. 
Miró con más atención y se dio cuenta 
de que era la típica mesa funcionarial, 
atestada de autorizaciones, listados, 
justificantes y demás delicias buro-
cráticas. 

- “Maldición”, dijo Dimitrescu, 
“aquí también existen los chupatintas. 
Debo de estar en el infierno” 

Evidentemente, esa mesa desocu-
pada pertenecía a un vigilante, ¡cómo 
no!, o a un registrador, o a un funcio-
nario que controlaba, o que extendía 
las visas, o que comprobaba docu-
mentación,… 

II 
 
Dimitrescu tuvo que entrecerrar 

los ojos, un resplandeciente halo de 
luz purísima, fulgurante y gloriosa, se 
acercaba desde el fondo. Cuando es-
tuvo a unos diez metros, el señor Di-
mitrescu pudo distinguir a un ángel 
dentro de la aureola de luz. El ángel le 
habló. Nuestro amigo oía dentro de su 
corazón y en su propio idioma natal 
las palabras del ángel: 

- “Disculpe, señor, soy el ángel 
supervisor y tengo que comprobar su 
invitación”. 

- “¿Entonces esto es el cielo?”                  

-  “Naturalmente, señor ¿Qué 
quiere Vd., irse con esa gentuza grito-
na y maloliente del Infierno?” 

-  “Oh, no, no se ofenda Vd, por 
favor” 

-  “Veo en su acreditación la fir-
ma del ángel Jesazel. Puede usted es-



 

197 
 

tar contento de que haya sido Jesazel 
quien le ha invitado. Es uno de los án-
geles más excelsos y es un verdadero 
servidor de la Divinidad. Tiene Vd. 
mucha suerte en contar con la amis-
tad de Jesazel. Sin duda es Vd. un es-
píritu puro”. 

- “No sé. Tengo cierta idea de que 
algo ha pasado. Y recuerdo que ha-
blaba con alguien, y que ese alguien 
me trajo volando hasta el ascensor”. 

- “Estimado señor”, respondió el 
ángel colocándose bien las alas para 
que se vieran mejor, “debe Vd. saber 
que el alma y el cuerpo tienen del to-
do vidas independientes. El alma va 
por un lado y el cuerpo por otro. La 
vida del cuerpo es insoportable, por-
que es grosería pura. Pero no la del 
alma. Su alma, debido a su pureza, de 
la cual Vd. no sabe nada, pues cono-
cemos sus pasatiempos, y a sus místi-
cos anhelos, ha sido traída hasta aquí 
por Jesazel, quien se ha hecho cargo 
de Vd.” 

- “En cuanto a lo de los pasa-
tiempos, tengo que decir que …”                     

- “Será mejor que calle ese tema. 
El cuerpo no nos interesa mucho, 
siempre y cuando, no se provoque Vd. 
una enfermedad.”     

Hubo un extraño silencio. Dimi-
trescu se sentía un poco atormentado 
(no mucho) por lo de sus festivos pa-
satiempos. El ángel volvió a tomar la 
palabra: 

- “Esta invitación es para que vi-
site exclusivamente la Sala de Alto 
Control. Le ruego que no intente en-
trar en ninguna sala para la cual no 
tenga el pertinente pase. Si lo hace de 
inmediato lo sabremos. Somos ánge-
les, no somos idiotas”. 

- “Oh pierda cuidado, señor su-
pervisor”. 

- “Tercera puerta a la derecha. 
Por este mismo pasillo. ¡Ah!, otra co-
sa: cuando despierte lo mezclará to-
do, mezclará los dos mundos, el suyo, 
y el angélico ¿Queda claro? ¿Algo que 
preguntar? ¿No? Pues siga por este 
mismo pasillo hasta la tercera puerta 
a la derecha. Camine bien concentra-
do y no canturree.” 

Apenas hubo dicho estas palabras, 
el ángel, de súbito se desvaneció de-
jando tras de sí una indefinible estela 
de divina frescura…       

Un poco molesto porque el ángel 
no se había despedido, el señor Dimi-
trescu. Su primer movimiento fue 
empezar a cantar, pero recordó la ad-
vertencia del ángel supervisor y de 
inmediato se le fueron las ganas. 

Empezó a andar 
Las puertas estaban todas muy ale-

jadas entre sí. Le pareció que la una 
de la otra estaba separada por kiló-
metros y kilómetros de pasillo. De 
hecho, la tercera puerta, ni siquiera se 
veía porque el pasillo se perdía en la 
infinitud del horizonte. 

- “Bueno, empecemos. A por la 
primera puerta”, dijo el señor Dimi-
trescu. 

Y, de golpe, sin mover ni un solo 
pie, se encontró al lado de ella. Dimi-
trescu, muy alborozado, se dio cuen-
ta, de que en la Muy Santa Ciudad de 
los Ángeles bastaba con pensar en un 
destino, añadirle la fuerza de la vo-
luntad, y ya estabas allí. Sin viaje ni 
traslación, sin tener que andar, sin 
gasto de energía ni de tiempo. 

- “Podía haberse inventado esto 
en la Tierra, con lo poco que me ha 



 

198 
 

gustado siempre andar”, dijo el señor 
Dimitrescu, que no era precisamente 
una aérea y graciosa sílfide. 

Se concentró en la desconocida 
tercera puerta y se dijo en su cora-
zón: “Quiero ir”. 

Y de repente ya estaba. 
Abrió la puerta con parsimonia, 

para que los de adentro tuvieran 
tiempo de prepararse para la visita. 

Y lo que vio le dejó para siempre 
admirado más allá de cualquier juicio 
humano. 

La llamada “sala” era un espacio 
enorme, fuera de las dimensiones 
humanas. Era inabarcable y daba la 
impresión que ilimitada. Miles y miles 
de ángeles iban y venían por los vas-
tísimos espacios que embarcaba la sa-
la. A un lado vio a los ángeles que 
descifran los complicadísimos mensa-
jes e instrucciones que a diario les 
llegaban Y uno de ellos, le dijo: 

- “Tenemos millones de tareas, 
desde salvar a un solitario barco pes-
quero hasta convertir a una ciudad 
entera en un hormiguero, prepara-
remos ahora mismo varios grupos y 
trabajaremos sobre lo que hay que 
hacer”, le dijo un ángel al pasar junto 
a él.  

Dimitrescu le gritó mientras se ale-
jaba, “¿Es esa una ciudad maldita?”: 
“Así es, querido amigo”, dijo el ángel,  
ya muy lejos, “Y usted ha estado en 
ella”… 

El ajetreo y el trabajo eran intensí-
simos. Esto no tenía nada que ver con 
una oficina pública del moderno labe-
rinto de la burocracia donde todo son 
caminos y vías que no llevan a ningu-
na parte. 

El señor Dimitrescu estaba absorto 
ante tanta maravilla cuando de re-

pente se escuchó una profunda cam-
panada, de una vibración tan podero-
sa y tan enérgica, que tembló la 
enorme Sala de Control. Un ángel pa-
só junto a él, y me le dijo: 

- “Visitante, por favor esté aten-
to, la Divinidad va a cargar ahora 
mismo un nuevo esquema de trabajo. 
Es inminente. Esté atento”. 

Entonces, suspendidos en los ám-
bitos mágicos de aquella sala, se em-
pezó a escuchar un zumbido pene-
trante e irresistible, y aparecieron, 
entremezclándose en caótica confu-
sión, colores y líneas, figuras geomé-
tricas e incomprensibles dibujos. To-
da esa vorágine al principio era una 
masa desorganizada de textura gela-
tinosa. Poco a poco se fue transfor-
mando en algo semejante a un tapiz 
de una consistencia cerosa. Lenta-
mente se iba coagulando, y adqui-
riendo grosor, relieve, transparencia 
y dimensiones. Múltiples dimensio-
nes más allá de nuestras tres pobres 
magnitudes. Todo se llenó con una 
gama infinita de colores inexistentes, 
indescriptibles. Y cuando, por fin se 
mostró en toda su grandeza, apareció 
un inmenso inefable esquema, un 
perfecto diagrama, más refulgente 
que la luz de un millón de relámpa-
gos, de la evolución de una ronda, de 
un sistema o de una cadena evolutiva 
de alguna esquina del universo. 

Hasta los ángeles se taparon la ca-
ra con las alas y se abismaron en una 
impresionante oración silenciosa. El 
tiempo, la idea de tiempo que tenía el 
señor Dimitrescu, se congeló, y todo, 
todo se paró. Un silencio absoluto 
inundó la creación, y, como respuesta, 
una indescriptible y profundísima Paz 



 

199 
 

venida del mismísimo corazón de la 
Divinidad inundó el universo entero. 

El señor Dimitrescu estaba en un 
trance tan estremecedor y tan emoti-
vo que nunca sabremos si llegó a es-
cuchar las palabras que un ángel le 
dijo: 

- “Señor visitante, ¿qué le parece 
lo que acaba de ver?”  

Dimitrescu no contestó. Posible-
mente no llegase ni oír esas palabras. 

En esto llegó el supervisor,  

- “Ha concluido la visita. Demos 
una última vuelta. Ni yo hubiera pen-
sado que iba Vd. a tener la oportuni-
dad de ver la entrega de un nuevo es-
quema de evolución. Ha sido algo 
grandioso.” 

III 
 

- “Ah”, dijo el señor Dimitrescu, 
“qué experiencia tan increíble. Yo 
también deseo ser ángel para gozar 
de estas delicias trascendentales”. 

El ángel supervisor iba el primero, 
tras él dos o tres ángeles “hablando” 
entre ellos. Sabía que hablaban por 
las coloreadas formas que de repente 
se formaban y desvanecían junto a 
ellos, El señor Dimitrescu había 
aprendido que los ángeles oyen los 
colores y ven los sonidos. 

En la Sala de Alto Control había 
una verdadera explosión de actividad 
y energía. Los ángeles iban y venían. 
A lo lejos se veía ya la puerta de sali-
da. 

Dimitrescu vio entonces un objeto 
bellísimo, se trataba de una multico-
lor esfera de limpísimo cristal con to-
das las irisaciones posibles. El cam-
biante fulgor tornasolado de su su-
perficie era prodigioso. Nunca había 

visto nunca un objeto tan fantástico 
ni tan extraordinario. 

La esfera flotaba en el aire sobre la 
puntiaguda cúspide de una pirámide, 
también de cristal. 

El pícaro que llevaba dentro el se-
ñor Dimitrescu salió a relucir: 

- “Nadie echará en falta este pi-
sapeles si me lo llevo como recuerdo”. 

Y dicho y hecho, simplemente esti-
ró su brazo derecho y tomó en su 
mano la límpida y rutilante esfera. 

Instantáneamente, los ángeles que 
le precedían se pararon en seco. 

El supervisor se giró, en el aire, 
con un evidente gesto de desilusión. 

- “Señor, le dije antes que somos 
ángeles y no imbéciles. Lo sabemos 
todo ¿Cómo es posible que haya cedi-
do a la codicia?” 

- “Por favor, no se chive a Jesa-
zel” 

- “No, no hará falta porque Jesa-
zel ya lo sabe. Instantáneamente lo ha 
sabido, igual que todos los ángeles de 
esta sala”. 

El señor Dimitrescu levantó la vis-
ta y vio que miles y miles de ángeles, 
tal vez millones, le miraban con gesto 
de honda tristeza. 

“Esta vez sí que he metido la pata”, 
se dijo mentalmente. 

- “Eso que Vd. ha intentado man-
gar (porque Vds. emplean esa pala-
bra, ¿no?) es nada más y nada menos 
que la Gran Joya Atlante, y fue el fruto 
más selecto y precioso que produjo la 
sensibilidad de aquella gran civiliza-
ción que tuvo tan horrible final. Ahí 
está concentrada toda la pureza y la 
emoción mística de la que es capaz un 
alma humana.  
  



 

200 
 

  



 

201 
 

- Todos los grandes poetas, los 
grandes pintores, los grandes músi-
cos, Beethoven, Wagner, los grandes 
escritores, lo son porque fueron ca-
paces de ascender y conectarse con la 
Gran Joya y recibieron de ella subli-
mes melodías, maravillosas historias, 
divinas armonías, poemas nunca oí-
dos, paisajes tan bellos que al pintar-
los temblaron los pinceles, … Si esa 
joya faltase de su lugar, sobre la Pi-
rámide Atlante, la humanidad queda-
ría huérfana del arte, y su sensibili-
dad espiritual se oscurecería y mori-
ría. Como consecuencia, la humani-
dad retornaría, en una involución te-
rrible, a épocas monstruosas de una 
brutalidad y de un dolor inimagina-
bles … Y todo por culpa de Vd. ¿Qué le 
parece? 

- “Eeeeh…, yoooo, … yo pensé 
que era un pisapapeles”. 

- “Mejor que calle y no diga nada 
¿Se cree Vd. que es gracioso? ¿Vd. se 
imagina a un ángel manejando un pi-
sapapeles?” 

Entonces se escuchó una voz que 
retumbaba como un trueno en una 
limpia noche de verano: 

- “Treinta años en la novena es-
fera”. 

- “Hágase”, dijeron a coro los mi-
les y miles de ángeles que poblaban la 
sala. 

Y todos los ángeles saludaron con 
reverencia esa poderosa y tonante 
voz. 

- “Es la voz de uno de los Gran-
des Jueces. Es el Juez correspondiente 
al Septentrión.”. 

- “Que conste que en esa condena 
se ve la mano de Jesazel pues es inusi-

tadamente corta. Sin duda, él ha in-
tercedido por VD. y ha asumido su fal-
ta. Él pagará por Vd. Aquí el destierro 
más corto dura cinco mil años terres-
tres”.  Antes de que el pobre Dimi-
trescu se diera cuenta de qué estaba 
pasando, el vasto cielo de la Sala de 
Control se oscureció por un objeto 
volador que ocultó con su amplísimo 
cuerpo la luz sideral que iluminaba la 
Sala. Era el Ángel del Castigo, her-
mano de Azrael, el Ángel de la Muer-
te, y también hermano del Ángel Ex-
terminador.  El Ángel que habían en-
viado para llevar al destierro a Dimi-
trescu, era más grande que cualquier 
altísima montaña del Himalaya. Era 
enorme y tenía las dimensiones de un 
océano. Su aspecto era fiero y colosal. 
En su mano derecha enarbolaba una 
aterrorizadora espada cuya hoja era 
una abrasadora llama movediza. En la 
izquierda, portaba una lanza con su 
gallardete tremolando, en el que se 
leía su lema: “Solo soy sirviente de mi 
Señor”.  EL gigantesco cuerpo del Án-
gel del Castigo se acercaba planeando 
en una espiral cada vez más corta. Era 
como esas colosales nubes de verano, 
del color del hierro y del acero, 
preñadas de furiosos y terroríficos re-
lámpagos.   

El Ángel vestía armadura romana 
de un hermoso color dorado. Cuando 
ya casi rozaba el suelo, se colocó a la 
espalda la mortal lanza que portaba, 
de tal manera que el brazo izquierdo 
le quedaba libre. 

El señor Dimitrescu estaba parali-
zado viendo lo que se le venía encima. 
Imaginaos una ola de cientos de me-
tros de altura que viaja furiosa direc-
tamente hacia vosotros, o imaginaos 
más bien a un cóndor del tamaño de  



 

202 
 

  



 

203 
 

una ciudad que se dirige en vuelo ra-
sante hacia vosotros. 

El Ángel tomó muy delicadamente 
al señor Dimitrescu con su mano iz-
quierda para acto seguido, elevarse 
recto como una flecha en el alto cielo.   

 
IV 

 
¿Cuánto tiempo duró ese vuelo?, 

¿instantes, horas, días? 
Finalmente, llegaron a su término. 

Era una tierra perfectamente lisa, sin 
sombras, ni árboles, ni montañas, ni 
roquedos, ni mares, ni ríos. Todo era 
perfectamente liso, triste y monó-
tono. Desnudez. Tan solo brillaba la 
verdosa luz astral cayendo perpendi-
cular sobre la inagotable llanura de 
tierra ocre. 

El Ángel del Castigo abrió su mano, 
y Dumitrescu se precipitó en el vació 
como una piedra arrojada al mar que 
desciende y desciende sin límite po-
sible. 

Era como la chispa de una hoguera 
que inflama el aire helado de las no-
ches lanzando una montaña de cente-
llas y ardientes pavesas, que, apenas 
suben, empiezan a descender con li-
gereza. Así, como una pavesa, caía 
Dimitrescu, envuelto en círculos cada 
vez más y más vertiginosos. 

Por fin, chocó contra el suelo liso y 
totalmente horizontal. 

Al otro lado de la realidad, en el 
mundo de la materia y de la forma, en 
ese preciso momento, el señor Dimi-
trescu, que roncaba feliz en su cama, 
entró en coma. 

Cuando dio la hora de empezar a 
levantarse para ir al trabajo, y su mu-
jer vio que Dimitrescu no aparecía 
por la cocina en busca de su ansiado 

café y su cigarro, empezó a sospechar 
algo. 

Efectivamente, no había manera de 
despertarlo, ni con agua fría, ni con 
cosquillas en la planta del pie. 

 Llegó la ambulancia, y el señor 
Dimitrescu, acompañado por su lloro-
sa mujer, entraron en el hospital. Los 
neurólogos se precipitaron sobre 
aquel cuerpo inerte buscando una se-
ñal que les dijese qué estaba pasando.  

En realidad, las dos partes de Di-
mitrescu, cuerpo y alma, estaban de 
maravilla, cada una por su lado, natu-
ralmente. La parte material estaba 
acostada en un beatífico sueño. El 
Ángel simplemente había desconec-
tado las funciones superiores que 
unían el cuerpo al alma a través del 
puente formado por los sistemas ner-
viosos y el cerebro.  

La parte espiritual, el alma, que 
nunca muere, se había liberado de la 
tiránica pesadilla del cuerpo: hambre, 
sed, insomnio, retortijones, diarrea, 
estreñimiento, dolor de rodillas, dolor 
de estómago, dolor de cabeza, dolor, 
dolor, … 

A pesar de vivir en ese aburrido 
destierro, Dimitrescu se encontraba 
en paz. Aceptaba el castigo. Lo que 
había hecho era, vulgar y llanamente, 
una trapacería. 

Se sentó en el suelo. Su alma in-
grávida no chocó ni se desintegró 
cuando el Ángel le soltó sobre aquel 
desconsolado planeta. Así aprendió a 
no juzgarse nuca más como un cuer-
po. 

Cerró los ojos. Podía sentir el ir y 
venir de sus pensamientos como el 
agua que se agita. Decidió ir más 
adentro, a ver qué descubría allá, al 
final de su alma. Y si podía unirse a 



 

204 
 

algo que estuviese dentro de sí y me-
reciese la pena. 

Así fue como, fuera de este mundo, 
el señor Dumitrescu empezó el ca-
mino de la meditación. Recordaba to-
das las lecturas que sobre este tema 
hizo en vida. Además fue vecino de 
Mircea Elíade y ambos habían con-
versado muchísimo sobre el tema. Se 
dio cuenta de que por fin era inmen-
samente libre, percibió el corsé de 
hierro que para el alma es el cuerpo 
así como la cantidad de energía que 
este consume, en cambio ahora esta-
ba en posesión de una energía pode-
rosísima e inextinguible. Lo recorda-
ba todo de su vida, todos sus amigos, 
todas las conversaciones tenidas con 
ellos, todos los libros, ... 

En la otra esquina del mundo de la 
realidad, su apenada mujer velaba el 
cuerpo inconsciente, ahora tan 
inocente y tan libre de pecado, del 
señor Dimitrescu. Nadie sabía qué 
había podido pasar: un hombre se 
acuesta a dormir en plenitud y en uso 
de todas sus capacidades. Y de repen-
te ya no se levanta más … 

Realmente, era ahora en el planeta 
del destierro, cuando más en plenitud 
había estado nunca el señor Dimi-
trescu.  Y no cuando vivía la vida de la 
vulgaridad, el charlataneo y los atra-
cones … 

Pasaron así bastantes años. Dimi-
trescu buscaba su sol interior en el 
planeta del castigo y estaba a punto 
de conseguirlo. 

Su pobre mujer envejecía junto al 
cuerpo dormido de Dimitrescu. 

- “Despierta, ya casi eres de los 
nuestros” 

Era la suave y bella voz de Jesazel. 

-  “Los Cuatro Jueces te conceden 
su perdón y dejan caer sobre ti todas 
sus bendiciones”.            

“Ya has cumplido tu pena, te han 
acortado el castigo. Puedes decidir si 
sigues adelante o si regresas a tu 
cuerpo, con tu mujer, que tanto se ha 
preocupado por ti”. 

Al recordar a su mujer, Dimitrescu 
estalló en un llanto inconsolable y le 
dijo al ángel que quería volver junto a 
ella. 

- “Estupendo”, dijo Jesazel, “ya 
habrá tiempo para lo demás. El Ángel 
que te trajo aquí te llevará al otro la-
do, y te dejará en el límite. Sé feliz” 

A lo lejos ya se veía la gigantesca 
sombra del Ángel guerrero volando 
hacia el señor Dimitrescu. 

 
V 
 

Menudo revuelo que se organizó 
en el hospital cuando el señor Dimi-
trescu abrió los ojos y empezó a ha-
blar como si nada. Fueron a buscar a 
su mujer que dormitaba melancóli-
camente abrazada a un icono de la 
Theotokos. Entró corriendo en la ha-
bitación de su propio martirio.  

- “¿Sabes?”, le dijo el señor Dimi-
trescu, “no sé dónde he estado, ni qué 
ha pasado conmigo, ni qué he hecho 
estos estos años en los que tú valien-
temente y sin desánimo velabas este 
despojo, que ahora llevo encima, solo 
te digo que tengo la impresión de que 
fue mi maestro un sueño”. 
 

Juan Ramón González Ortiz 
 

  



 

205 
 

Parque nacional de Ordesa, 
Fotografía de Antonio Callén Mora 
Noviembre-2025  



 

206 
 

 
 

LA FILOSOFÍA DE BYUNG-CHUL HAN 
 
Francisco Javier Aguirre 

 

La figura de Byung-Chul Han ha 

invadido la escena intelectual de 
nuestro país a resultas de haber reci-
bido el Premio Príncipe de Asturias 
de Comunicación y Humanidades en 
2025. Se han difundido sus libros y se 
han escrito multitud de artículos po-
niendo de relieve la importancia de 
sus reflexiones y análisis de la socie-
dad actual. El riesgo de tanto aplauso 
consiste, como ha ocurrido en otras 
ocasiones, en que su persona y su 
doctrina, una vez pasadas de moda, 
sean colocadas en una hornacina co-
mo referencia de un fenómeno im-
pactante en su día, pero que ha que-
dado obsoleto dada la velocidad con 

que transcurren las ideas y los acon-
tecimientos en el mundo actual.  

Teniendo en cuenta lo anterior, me 
he permitido extractar uno de los in-
numerables artículos publicados, el 
aparecido en la web Estudyando.com, 
que resume con precisión el pensa-
miento del galardonado.  

 
Byung-Chul Han es un filósofo y 

ensayista surcoreano nacido en 1959 
en Seúl, que se ha convertido en una 
de las voces más influyentes para 
comprender la sociedad contemporá-
nea. Es uno de los filósofos más des-
tacados del pensamiento contempo-
ráneo por su crítica a muchos aspec-
tos de la sociedad que hemos cons-
truido. Su obra se centra principal-
mente en la crítica de la cultura digi-
tal, la política neoliberal y la psicolo-
gía social del individuo. Han se ha 
destacado por un enfoque interdisci-
plinario que combina filosofía, socio-
logía, psicología y teoría cultural, lo 
que le permite ofrecer análisis pro-
fundos y provocativos sobre las di-
námicas sociales del siglo XXI. 

Uno de sus conceptos centrales es 
el de la ‘sociedad del cansancio’, ex-
puesto en su libro homónimo. Argu-
menta que las sociedades contempo-
ráneas han dejado atrás la forma de 
poder disciplinario descrita por Mi-
chel Foucault, basada en la vigilancia 
y la imposición externa de normas, 
para entrar en una nueva etapa que 
denomina ‘sociedad del rendimiento’. 

En la sociedad del cansancio, los 
individuos ya no son reprimidos por 
un poder externo, sino que se auto-
exigen constantemente, internalizan-
do las normas de productividad, éxito 
y eficiencia. Este cambio genera un 



 

207 
 

fenómeno paradójico: las personas 
creen ser libres, pero esa libertad es 
ilusoria porque se traduce en auto-
explotación. La presión por rendir, al-
canzar metas y optimizar cada aspec-
to de la vida conduce a una epidemia 
de estrés, ansiedad, depresión y ago-
tamiento. Han describe esta dinámica 
con precisión: ‘La libertad se ha con-
vertido en coerción interior; nos vol-
vemos nuestros propios carceleros’. 

A diferencia de la represión exter-
na de las sociedades disciplinarias, la 
sociedad del cansancio produce indi-
viduos que se auto-explotan, convir-
tiéndose en emprendedores de sí 
mismos. Este proceso genera enfer-
medades psicológicas que no provie-
nen de la falta de libertad, sino de su 
exceso mal gestionado, lo que Han 
denomina ‘enfermedades del rendi-
miento’. 

También ha dedicado un análisis 
profundo a los efectos de la era digital 
sobre la sociedad. En su libro La so-
ciedad de la transparencia critica la 
obsesión contemporánea por la visi-
bilidad y la exposición constante en 
redes sociales, plataformas digitales y 
medios de comunicación. La transpa-
rencia, que en teoría podría ser un va-
lor positivo relacionado con la hones-
tidad y la apertura, se convierte en un 
mecanismo de control sutil. 

En la sociedad digital, los indivi-
duos se sienten obligados a mostrar 
cada aspecto de su vida, creyendo que 
la exposición equivale a autenticidad. 
Sin embargo, Han sostiene que esta 
dinámica genera alienación: al mos-
trarse constantemente, las personas 
pierden intimidad y profundidad 
emocional, reemplazando las relacio-
nes auténticas por una performance 

constante ante otros. La exposición 
digital lleva a la auto-explotación 
simbólica: cada post, like o comenta-
rio se convierte en una medida del 
valor personal. Además, Han sostiene 
que la transparencia impuesta fomen-
ta la vigilancia mutua y la auto-
vigilancia. A diferencia de la sociedad 
panóptica de Foucault, donde un po-
der externo controla, en la sociedad 
de la transparencia cada individuo se 
controla a sí mismo y a los demás, 
creando una presión social invisible 
pero poderosa. 

Otro concepto central en la obra de 
Han es la ‘cultura del rendimiento’. 
En su libro La agonía del Eros descri-
be cómo el capitalismo contemporá-
neo ha transformado el deseo, la se-
xualidad y las relaciones afectivas. 
Según Han, el modelo neoliberal im-
pone que cada individuo sea un pro-
yecto constante de auto-optimización. 
Esto no se limita al ámbito laboral: 
también se aplica a la vida amorosa, 
la apariencia física, la creatividad y 
las relaciones sociales. 

La cultura del rendimiento con-
vierte la vida en una competencia 
permanente. Cada logro se mide, se 
cuantifica y se compara. En este con-
texto, los individuos son incapaces de 
experimentar verdadera contempla-
ción, ocio creativo o amor incondicio-
nal, ya que todo se orienta hacia la 
productividad y el éxito. Las relacio-
nes humanas se vuelven funcionales: 
las personas se vinculan con otros no 
por afecto o afinidad, sino por utili-
dad, rendimiento o beneficio perso-
nal.  
  



 

208 
 

 Este enfoque tiene profundas im-
plicaciones en la psicología y la ética. 
Han advierte que el exceso de rendi-
miento y competencia genera las en-
fermedades de la modernidad: depre-
sión, ansiedad, fatiga crónica y pérdi-
da de sentido. La cultura del rendi-
miento es tanto un motor económico 
como un factor de destrucción de la 
vida emocional. 

Han distingue entre la negatividad 
y la positividad como formas de po-
der y control social. La negatividad, 
típica de la sociedad disciplinaria, 
funcionaba mediante prohibiciones, 
tabúes y restricciones: No hagas esto, 
no digas aquello, obedece las reglas. 
Esta forma de control producía miedo 
y obediencia externa. En contraste, la 
sociedad contemporánea opera me-
diante la positividad: Haz, emprende, 
exprésate, sé tú mismo, alcanza tu 
máximo potencial. Aunque la positi-
vidad parece más libre y saludable, 
Han argumenta que es mucho más 
exigente y destructiva. La presión de 
la positividad genera auto-exigencia 
extrema, ansiedad por el rendimiento 
y auto-explotación. La libertad se 
convierte en una trampa porque no 
hay fuerzas externas que frenen al 
individuo; la coerción proviene de su 
propia interioridad. Esta transición 
del poder negativo al positivo es bási-
ca para entender la sociedad neolibe-
ral y digital. 

En su obra La agonía del Eros ana-
liza cómo la modernidad y la cultura 
digital afectan a las experiencias 
amorosas y eróticas. El Eros, entendi-
do como la fuerza que genera intimi-
dad, deseo y apertura al otro, está 
siendo reemplazado por relaciones 
funcionales y utilitarias. La sociedad 



 

209 
 

del rendimiento convierte el amor en 
otro ámbito de competencia y optimi-
zación: cada encuentro y cada rela-
ción se evalúan en términos de satis-
facción, éxito o utilidad. La estética y 
la contemplación también sufren este 
efecto. Por ello critica la tendencia 
contemporánea a la hiperactividad, la 
saturación de estímulos y la ausencia 
de silencio. La experiencia estética, 
que requiere lentitud, atención y dis-
posición a la sorpresa, se ve reempla-
zada por el consumismo cultural y el 
entretenimiento instantáneo. La so-
brecarga de información fragmenta la 
percepción y reduce la capacidad de 
reflexión profunda. 

Han insiste en que la modernidad 
tardía ha transformado la experiencia 
del tiempo y la atención. La sobre-
exposición a la información, la multi-
tarea y la hiperconectividad fragmen-
tan la conciencia y reducen la capaci-
dad de concentración. Sostiene que la 
atención profunda, necesaria para la 
contemplación, la creatividad y el 
pensamiento crítico, se ha erosiona-
do. La pérdida de atención está ligada 
a la imposición de un tiempo acelera-
do, donde todo debe ser inmediato y 
productivo. 

En este sentido, Han recupera la 
importancia del silencio, la lentitud y 
la introspección como contrapesos a 
la sobre-exigencia de la sociedad con-
temporánea. Por ello propone un re-
torno a la contemplación como medio 
para resistir la lógica de rendimiento 
y productividad que domina la vida 
actual. 

El pensamiento de Byung-Chul 
Han está profundamente vinculado a 
la crítica del neoliberalismo. En su 
análisis, el neoliberalismo no solo or-

ganiza la economía, sino también la 
psicología y la subjetividad. La socie-
dad neoliberal produce individuos 
que se convierten en empresarios de 
sí mismos, responsables absolutos de 
su éxito o su fracaso. Esta auto- explo-
tación es más eficiente y destructiva 
que la coerción externa, porque no 
requiere supervisión ni castigo: los 
individuos internalizan la lógica del 
mercado y la aplican a todos los as-
pectos de su vida. 

Señala que esta lógica afecta tam-
bién a la política y la democracia. Los 
ciudadanos, saturados de auto-
exigencias y estrés, se vuelven menos 
críticos, más vulnerables a la manipu-
lación mediática y menos dispuestos 
a la acción colectiva. La sociedad neo-
liberal genera aislamiento, compe-
tencia entre iguales y pérdida de soli-
daridad. 

Byung-Chul Han no solo describe 
problemas, sino que invita a la refle-
xión y a la búsqueda de soluciones 
personales y colectivas. Su énfasis en 
el silencio, la atención, la lentitud y la 
contemplación ofrece alternativas a la 
hiperactividad, el estrés y la auto-
explotación que caracterizan a nues-
tra era. En un mundo donde la infor-
mación, la productividad y la visibili-
dad dominan la vida cotidiana, nos 
recuerda la importancia de la interio-
ridad, la profundidad y la autentici-
dad en la experiencia humana. 
  



 

210 
 

 
 
 

Catedral de Barbastro 
17-10-2025 
Huesca, España 

 
  



 

211 
 

 
 

 

Reencuentro de seminaristas  50 
años después 
Antonio Callén y Quintín García 

 

El 17 de Octubre de 2025 hacía 
aproximadamente 52 años que algu-
nos de los asistentes a este encuentro 
no nos habíamos visto. Resultó ser un 
día extraordinario.  Varios ex semina-
ristas y sus esposas, nos habíamos 
desplazado desde distintos lugares de 
Aragón hasta Barbastro. El motivo: 
En esta ciudad altoaragonesa, ejerce 
su labor pastoral como obispo de la 
diócesis homónima uno de aquellos 
niños que entramos en el año 1966 
en el Seminario de Zaragoza. De he-
cho, fue él y la labor diocesana que 
está realizando, de la cual se han he-
cho eco los medios de comunicación, 
lo que motivó nuestro encuentro. En 
efecto, varios de los compañeros de 
nuestra promoción que nos hemos 
puesto en contacto gracias a los me-
dios electrónicos, quisimos acudir a 

su diócesis para atestiguarle nuestro 
apoyo moral en su labor. 

El día resultó ser especialmente 
emotivo palpándose una gran alegría 
entre los asistentes. De cien aspiran-
tes que habíamos asistido al cursillo 
inicial en 1966, tan sólo cuatro de los 
allí presentes habían llegado a sacer-
dotes, y uno de ellos a obispo. 

A pesar de nuestra apariencia de 
personas que rondamos los 70 años, 
se puede decir que, en espíritu, nos 
reencontrábamos aquellos jóvenes 
(¿chavales?) que dejamos el Semina-
rio a principios o mediados de los 
años 70. 

El vicario de la diócesis nos estuvo 
enseñando el estupendo museo y la 
impresionante catedral de Barbastro. 
El citado museo tiene el valor añadi-
do de que en él se exhiben las obras 
recuperadas por la diócesis, que esta-
ban en Cataluña, gracias al empeño y 
labor del obispo asistente al encuen-
tro, Ángel Pérez Pueyo.  Luego, fui-
mos a comer a un  estupendo restau-
rante de la ciudad, y allí tuvimos la 
ocasión de escuchar los problemas de 



 

212 
 

Don Ángel Pérez referentes a la ermi-
ta de Torreciudad, dedicada a la Vir-
gen de los Ángeles, cuya historia se 
remonta al siglo XI. En las inmedia-
ciones de dicha ermita, por impulso 
de San Josemaría Escrivá de Balaguer, 
fundador de la prelatura del Opus Dei 
y oriundo de Barbastro, se construyó 
un templo mariano, en colaboración 
con la diócesis de Barbastro, entre 
1966 y 1975.  De modo que en el con-
junto de Torreciudad se incluyó la an-
tigua ermita restaurada y el nuevo 
templo. Según fuentes del propio 
Opus Dei: Tras nueve años de intenso 
trabajo, en 1975 san Josemaría consa-
gró el altar mayor y se inauguró el 
nuevo templo construido y financiado 
gracias a la generosidad de numerosas 
personas e instituciones. El Opus Dei se 
hizo también cargo de la atención pas-
toral y del sostenimiento del santuario. 

Según explica El Debate Cinco cla-
ves del caso Torreciudad: la dispu-
ta entre el obispo y el Opus Dei en 
la que ha intervenido el Papa: En 
julio de 2023, Barbastro anunció el 
nombramiento de un sacerdote dio-
cesano como nuevo rector de Torre-
ciudad. Hasta entonces, había sido la 
Obra la que se había encargado tanto 
de la rectoría como de los equipos de 
sacerdotes que atendían a los pere-
grinos. Todo lo cual ha generado un 
conflicto entre estas dos instituciones 
que, por parte de la diócesis de Bar-
bastro, conlleva la implicación del ci-
tado obispo, un luchador incansable 
por defender los derechos de su dió-
cesis, como ya quedó puesto de mani-
fiesto en el conflicto con Cataluña por 
las obras de arte de La Franja trasla-
dadas a esa comunidad autónoma. 

La sensación al escuchar al obispo, 
que verdaderamente ama a sus fieles, 
no podía ser otra que la admiración y 
respeto. En la actualidad, una de sus 
mayores preocupaciones es la lucha 
por mantener la actividad y el servi-
cio de la Iglesia a pesar de la escasez 
de sacerdotes, que está siendo susti-
tuida por la participación de fieles vo-
luntarios. Lo cual contrasta con épo-
cas anteriores. En efecto, nada tiene 
que ver con el excesivo poder que de-
tentaba la Iglesia en la edad Media. 
Allí había verdaderos sacerdotes y 
cristianos con una gran fe, según pa-
labras del propio pastor. 

Al final de la comida, aprovecha-
mos para recordar momentos de 
nuestras estancia en el internado, de 
modo que varios de nosotros estuvi-
mos contando algunas de las anécdo-
tas de nuestros años de estudiantes 
en el Seminario Metropolitano de Za-
ragoza. 

Simplemente un día maravilloso, 
perfecto… 

 

Antonio y Quintín 

  

https://www.eldebate.com/religion/iglesia/20241011/cinco-claves-caso-torreciudad-disputa-entre-obispo-opus-dei-intervenido-papa_234858.html
https://www.eldebate.com/religion/iglesia/20241011/cinco-claves-caso-torreciudad-disputa-entre-obispo-opus-dei-intervenido-papa_234858.html
https://www.eldebate.com/religion/iglesia/20241011/cinco-claves-caso-torreciudad-disputa-entre-obispo-opus-dei-intervenido-papa_234858.html
https://www.eldebate.com/religion/iglesia/20241011/cinco-claves-caso-torreciudad-disputa-entre-obispo-opus-dei-intervenido-papa_234858.html


 

213 
 

 

 

  



 

214 
 

PRÓLOGO 
 
 

El cronista más intenso, el 

más fiel, el siempre dispuesto a 
enaltecer las fiestas patronales 
de Épila, se llama Eduardo Gar-
cía Giménez.  

 
A lo largo de sus muchos de-

cenios de interés por la cultura, 
tanto popular como académica, 
ha ido tomando notas, apuntes y 
referencias de personas, episo-
dios y sucesos vinculados con la 
villa a la que ha entregado sus 
mejores años de actividad cultu-
ral como bibliotecario, profesor 
de ajedrez, articulista y difusor 
de la música de nivel, sobre todo 
en sus géneros vocales, ópera y 
zarzuela.  

 
Pero lo que singulariza a este 

personaje, entrañable por mu-
chos conceptos, es su interés por 
difundir a todos los vientos los 
valores históricos, artísticos, 
monumentales, antropológicos y 
tradicionales de Épila.  

 
 
Dando un paso al frente en esa 

loable trayectoria, nos ofrece 
ahora el recuerdo emocionado 
de Melchora González, apodada 
‘La Mainara’, que se instalaba en 
la plaza mayor, durante las fies-

tas, con su «tabla expendedora» 
llena de reclamos dulces para la 
chiquillería del pueblo.  

 
Lo más notable, según explica 

Eduardo en el relato, era su em-
peño en remediar la tristeza de 
los más pequeños con algunas 
palabras de consuelo. Una acti-
tud, como se desprende de la his-
toria que con tanto mimo ha ilus-
trado Quintín García Muñoz, que 
sabía conjugar la atención a su 
pequeño negocio con la ternura 
que cualquier ser humano, sobre 
todo los niños, agradecen más 
que una tonelada de confites. 

 
 

 
 

   Francisco Javier Aguirre  
 

 



 

215 
 

  



 

216 
 

La Mainara 
 

La Fama, la Gloria, todos los 

laureles y honores para ese 
cohete anunciador que da oficia-
lidad a nuestras Fiestas Patrona-
les. Para él son los mayores víto-
res: el tono del aplauso enardece.  

 
Después, para aquellos cuyas 

fuerzas y estallidos vienen en su 
labor de segundones a refrendar 
que la villa de Épila celebra sus 
Fiestas Mayores: indiferencia, ol-
vido. 

 
El azar, el destino, elegirá de 

un mazo formado de seis, doce 
piezas, acaso la que menos pól-
vora tiene. 

 
No importa, su papel estelar 

ya no pueden arrebatárselo sus 
hermanos del ramo; ellos son ya 
comparsa para el desdén y el ol-
vido. 

 
Son los humildes, los sencillos, 

los ignorados. Sin embargo, la 
fama, la gloria, siempre serán 
efímeras si no les acompañan en 
cortejo enriquecedor la sencillez 
y la humildad. 

 
Melchora González, “La Mai-

nara”, junto a su modesta “tabla 

expendedora” asienta sus domi-
nios en nuestra Plaza Mayor.  

 
La oferta: chucherías, golosi-

nas; su clientela: la variopinta 
chiquillería. 

 
Para controlar desmanes y 

travesuras lanza su grito de gue-
rra:  

¡“Puñetero, granuja, ven aquí! 
 
Finge una irascibilidad perma-

nente para que no se le desman-
de la tropilla de insolentes que 
ya no da resultado, pues hasta el 
más descarado trueca su fingida 
acritud en caricia maternal. 

 

 
  



 

217 
 

  



 

218 
 

Melchora González, “La Mai-
nara”, es la única convencida de 
que su “¡Puñetero, granuja,…!” 
resulta disuasorio, de que surte 
efecto incluso entre los más osa-
dos; únicamente cuando intuye 
algún abatimiento, una tristeza 
que atenaza a los más chicos, es 
capaz de cambiar el mensaje: 

 
“Ven aquí, dame un beso”, por-

que vigilante en sus penas y ale-
grías, ella quitará todo lastre, 
cualquier sombra que empañe 
esas risas alegres, confiadas; 
freno y contrapunto ante la do-
blez y el engaño. 

“El dolor es como las nubes; 
cuando estamos dentro de él solo 
vemos gris en rededor, un gris te-
dioso y trágico; pero en cuanto se 
aleja y lo dora el sol del recuerdo, 
ya es gloria, transfiguración y 
majestad.” (Nervo) 

¿Madurez o desvarío? Cambiar 
todo el oropel de la juventud, 
nuestros ídolos de barro, y re-
cordar en otoños dorados los va-
liosos tesoros que a través del 
tiempo nos muestran modelo y 
medida que nos evite el yerro. 

 
“La muerte no es quizá más 

que un cambio de sitio”. Durante 
nuestras Fiestas Patronales, dis-
ponemos de línea directa. No es 
necesario el pago de cuota algu-
na para escuchar, en medio del 

griterío y las charangas, voces 
queridas.  

 
Desde ahí arriba, Melchora, 

por ese permiso especial que se 
le concede con ocasión de nues-
tras Fiestas Mayores, surge como 
el gran misterio, porque aunque 
sea en un susurro, en voz baja, 
“¡Puñetero, granuja, ven aquí!”, 
restalla en la Plaza Mayor, para 
convertirse una vez más en una 
caricia maternal que nos anega 
el alma. 

 
 

 
 

Eduardo García Giménez 
  



 

219 
 

El canto de los jilgueros 
Eduardo García Giménez 

 
 

 
https://es.pinterest.com/pin/150729918773148544/ 

Las costumbres, los ritos que go-

zan de la aceptación popular ad-
quieren rango de tradición y, así, 
rindiéndoles los honores precisos, 
cultivando con esmero sus peculia-
ridades, se incorporan con fuerza y 
arraigo en la cultura, en la historia 
de los pueblos.  

 Todavía más en lo que respecta a  
nuestras Fiestas Patronales. A los 
requisitos en vigor: costumbre, rito 
y tradición; aún son capaces de aña-
dirles toda clase de magias; leyen-
das, revelaciones y prodigios, ampa-

radas al cobijo de los muros cente-
narios de su Plaza Mayor. 

“El recuerdo es la perspectiva 
donde se perpetúa todo: donde todo 
se acerca.” 

Rememorar, traer a la memoria 
los recuerdos, parece tarea baldía 
que no nos lleva a parte alguna. Por 
otro lado, recuerdos que para unos 
son vitales para su existencia, para 
otros se escurren sin dejar huella 
como lastre que nos molesta o nos 
perturba. 

Para algunos, la infancia, la ado-
lescencia y la juventud, es posible 
que se transformen en pura evoca-
ción,  tal vez, porque en esos mo-
mentos ya somos capaces de com-
prender que: “solo en el recuerdo se 
nos muestra lo maravilloso” 

La insolencia y descaro de los go-
rriones que viven de la ganga en los 
aleros de la Plaza Mayor, acaso, sean 
propiciados por su lugar de privile-
gio. Sin embargo, el silencio reve-
rente que guardan en los momentos 
donde la Plaza Mayor, con motivo de 
la Comparsa, es ya estado de gracia, 
plegaria silenciosa que rompen en 
sonar celeste el tañido alegre y fes-
tivo de las campanas, cohetes con 
ansias de infinito y charangas con 
reminiscencias y decoro de puras 
sinfónicas. 

En esos instantes de absoluto que 
vive la Plaza Mayor, todas leyendas 
parecen creíbles; los prodigios se 
despojan de misterio y ganan en 
cercanía y comprensión. ¿Cómo? 

Insolentes y descarados, por su-
puesto, pero también simpáticos y 
graciosos con sus saltitos de “clown” 



 

220 
 

en plena actuación. Así son recuerdo 
porque así les contemplamos. Será 
necesaria la leyenda para que el re-
cuerdo ice el vuelo y se convierta en 
evocación. 

¿Son acaso parte de ellos los que, 
una vez moldeados en barro, alza-
ron el vuelo en medio del regocijo 
de los niños? Miremos de nuevo a 
nuestros gorriones en sus andanzas 
por la Plaza Mayor. Ahora todos sus 
gestos, todos, tienen aire de trave-
sura. 

Puesto que nos encontramos en 
plenas Fiestas a “Pituso”, el gorrión 
que se nos coló de rondón en la Bi-
blioteca,  hecho que acaeció en julio 
de 2004, y que ya es nuestro amigo 
y confidente, le rogamos nos revela 
algún secreto que nadie como él co-
noce. 

“Nosotros, al principio, no com-
prendíamos que fuésemos elegidos 
para tan gran honor; nuestro vuelo  
es corto y torpe, como a trompicones 
¿Cantar? Más bien realizamos un 
piar lastimoso y triste; tenemos plu-
maje gris andino, vulgar, un desastre. 
¿Alguna virtud, algún don? Pues no 
sé, tal vez, poseemos la sencillez, la 
modestia, y, claro está, que nos lle-
vamos muy bien con los niños. 

Nuestra admiración estuvo siem-
pre del lado de los jilgueros: Vuelo 
alegre de tiovivo. Canto melodioso y 
vibrante, encaramados sobre chopos 
y acacias, y adornados de su brillante 
plumaje, rojo encendido y gualda. 
Pocas criaturas de la creación pue-
den comparárseles en belleza y do-
naire. 

Esta belleza les causa grandes su-
frimientos y toda suerte de desdichas. 
Su dolor se ahonda y convierte en 
aflicción al comprobar que suelen ser 
los niños quienes trepan a los árboles 
para arrebatarles haciendas y vidas, 
condenándoles a la cadena perpetua 
del enjaulamiento. Ellos fueron dise-
ñados para el Edén, donde no existían 
estos padecimientos a que se ven so-
metidos, mas no es esa su queja. Sa-
ben que sin pasión, sin sufrimiento 
tampoco sería posible el gozo y la vi-
da. Lo que ellos demandan es senci-
llamente que se rompa la uniformi-
dad de sus cantos. 

Hasta ahora, la partitura que in-
terpretaban, y era válida en tiempos 
edénicos, no sirve en medio de un 
mundo entenebrecido. 

Desconocemos los cauces, miste-
rios y tiempos que suceden en las es-
feras celestes, que bien pudiera ocu-
rrir que allá, el recuerdo, incluso la 
evocación, no puedan darse por estar 
unidos pasado, presente y futuro por 
clarividencias divinas. 

En nosotros vive el Edén; todas 
nuestras células están impregnadas 
de su huella mágica, que subsiste más 
allá del tiempo y el espacio” 

“… DE SU HUELLA MÁGICA...” 
En tiempo de Fiestas Patronales, 

la leyenda recupera magia, misterio, 
rito y tradición, para acercarnos 
mediante travesura de Niño a pro-
digios cuya comprensión,  goce de 
inmediatez y claridad popular. 

Porque  en nuestras Fiestas,   
“…No caben el ayer y el mañana, sino 
solamente el ahora”. Un ahora de 
Eternidad. 

Eduardo García Giménez 



 

221 
 

  



 

222 
 

Cómo conocí a Aleister Crowley 

Juan Ramón González Ortiz 

I 

Fue el mayor error de mi juven-
tud. Sin lugar a dudas. Siempre he 
sido muy imaginativo y soñé un ca-
mino de gloria y éxitos imparables 
donde solo había rutina, enfado, 
odio y sobre todo intemperancia. 

Todavía, muchos años después, 
se yergue en mi biblioteca, el libro 
que todo lo puso en marcha. Que me 
sacó de mi casa y me lanzó al Orco 
fiero. Naturalmente os hablo de la 
novela de Percival Wren, “Beau Ges-
te”. Por si alguien lo desconoce, esta 
novela narra las aventuras de tres 
hermanos, los Geste, en la Legión 
Extranjera Francesa. El episodio 
aquel del funeral vikingo, o cuando 
contemplaba con los ojos de mi fan-
tasía aquella fila de legionarios 
muertos, erguidos contra el mortal 
parapeto igual que si fueran majes-
tuosas columnas del heroísmo, 
puestos en pie gracias a sus bayone-
tas clavadas en el suelo,  con la pipa 
aún en la boca, imperturbables co-
mo si fueran soldados de un inven-
cible ejército que surgía al amane-
cer, me sobrecogía y me llenaba la 
cabeza y el corazón, sobre todo el 
corazón, de miles de románticas 
aventuras en las que se mezclaban 
amoríos, lealtad, compañerismo, 
gloria (si es que puede haber gloria 
en matar a alguien), y aventuras, mi-
les de aventuras, tal y como les su-
cedía a los hermanos Geste.   

Es decir, yo pretendía vivir la fic-
ción que soñó una vez un novelista 
como si esta fuera totalmente obje-
tiva. 

Como hizo Don Quijote de La 
Mancha, que también confundía fic-
ción y realidad, una mañana clara y 
fresca, antes del amanecer, abando-
né mi casa, la casa que me vio nacer. 
Confié mi despedida a una carta que 
dejé desplegada en la mesa de la co-
cina. 

Y, como siempre ocurre, la reali-
dad no tiene nada que ver con lo so-
ñado o con lo imaginado en los 
meandros del laberinto del cerebro. 

En la Legión Extranjera la única 
verdad era la violencia y la brutali-
dad. No había más. Brutalidad. Solo 
nos exigían obedecer y comportar-
nos bajo el fuego como animales fu-
riosos y dementes. Brutalidad. Ma-
tar, degollar, hendir, abrir en canal… 
Ni siquiera éramos soldados inteli-
gentes, ni sabíamos maniobrar en el 
campo de batalla. Eso no interesaba. 
Violencia ciega e irracional. Todo 
era grosería, bestialidad amenazas, 
insultos y desquiciamiento en su 
máximo grado.  

En los interminables y fatigantes 
entrenamientos, aun haciendo bien 
las cosas, un oficial podía patearte 
hasta matarte de una fractura cervi-
cal. Al soldado Mijailov le ordenaron 
comer su vómito, pues había devuel-
to todo el desayuno. Como éramos 
más duros que el acero, el soldado 
sacó del petate la cuchara de hojala-
ta y parsimoniosamente empezó a 
devorar el manjar, sin ninguna mue-



 

223 
 

ca de disgusto, sin ningún gesto en 
su cara. Con total indiferencia. Al ver 
aquello, tan horrible, otro soldado 
vomitó. Entonces le dijeron a Mijai-
lov que, por su culpa y lentitud, ese 
soldado había regurgitado el desa-
yuno, por tanto, cuando acabara con 
su vómito, continuaría con el de 
aquel desdichado. Mijailov se negó, 
y el sargento le golpeó con la fusta. 
Una y otra vez. Una y otra vez. Nada. 
No cedía. Se seguía negando. Llama-
ron a un joven teniente, que era un 
inmundo chancroso. El muy desgra-
ciado se estaba curando los bubones 
y salió con el bote de permanganato 
en la mano, gritando órdenes. 

Allí mismo dispuso el pelotón de 
fusilamiento. “¡Cinco hombres al 
frente, ya!”.  

Dos minutos más tarde, el solda-
do Mijailov estaba muerto. 

Tapamos su cuerpo con piedras. 
Ni siquiera mereció reposar en bra-
zos de nuestra madre tierra Yo le hi-
ce, con unas tablas, una cruz ortodo-
xa. 

Exactamente dos días más tarde 
deserté de la Legión Extranjera. 

II 

No era tan idiota como para po-
ner tierra de por medio usando el 
tren, o el automóvil o subiéndome a 
camiones. No. La policía militar, y 
sus muchos chivatos a sueldo, ten-
drían caminos, carreteras, andenes y 
estaciones de gasolina bajo vigilan-
cia. 

En mi huida, crucé toda Argelia 
buscando el mar, pues mi idea era 
coger un barco en algún puerto de la 
costa y retornar a Europa. Viajaba 
de noche con unos caravaneros que 
venían desde la frontera de Malí 
cargados de dátiles y, cuando era de 
día, y ardía el sol, desparecíamos de 
la vista de todos, fuera de calles y 
caminos. 

Llegué a la última etapa de mi 
atormentado viaje: Tlemcen. Al otro 
lado, Europa. 

Siempre pensé que la mejor for-
ma de huir de un enemigo que te 
persigue es encontrar un lugar pro-
picio para el ocultamiento e inmovi-
lizarse ahí. 

Me encerré en la kashba, donde 
me encontraba muy seguro. En una 
fonda para viajeros, alquilé un raído 
colchón, una manta igual de raída y 
un rincón sombrío.  

No sé en qué momento, alguien 
vio mi tatuaje con el escudo de la 
Legión, la granada flamígera, y el 
lema de “Legio patria nostra”.  

Había una pequeña recompensa 
por cooperar en la entrega o en la 
identificación de un desertor… Así 
pues, me denunciaron en el Desta-
camento de la Legión. Desde el cuar-
tel vino un capitán al mando de una 
sección. Una vez que llegaron, los 
soldados cercaron la posada, mien-
tras el capitán entraba quedamente 
en la vacía habitación pues todos 
habían huido. Cuando me localizó, 
se acercó a mí, y, suavemente, me 
introdujo en la boca el cañón de su 
revolver. 



 

224 
 

Desperté súbitamente. Al borde 
de la asfixia, y con una arcada que 
fue tan violenta como un latigazo. El 
capitán que mandaba la sección se 
sentó horcajadas sobre mi estóma-
go.  

̶ “Ahora mismo Su Excelencia, me 
va a mostrar su cédula de identifica-
ción, ya sea pasaporte o cualquier 
otro papel oficial. También quiero 
que Su Excelencia me explique que 
es este tatuaje ¿No será por casuali-
dad, Su Excelencia, un vulgar y 
oprobioso desertor de nuestra glo-
riosa Legión Extranjera?” 

Me llevaron cubierto de grilletes 
y de escupitajos. Hasta los que no 
sabían quién era yo o qué había he-
cho, me escupían al pasar por las ca-
lles. 

Me embarcaron en un buque jun-
to con otros desertores, y pillastres, 
pícaros, tunantes, locos,  ladronzue-
los, estafadores, supuestos curande-
ros y demás ralea. Engrilletados has-
ta la coronilla viajaban además unos 
cuantos criminales, asesinos muy 
peligrosos, brujos y magos negros 
africanos, … 

El tribunal estaba en Toulon, la 
ciudad francesa a la que arribamos, 
y donde fuimos juzgados todos. 

 Un juez encolerizado gritó mi 
condena: “Guillotina seca”, me dijo. 
Eso quiere decir cárcel en la Isla del 
Diablo. Once años de trabajos forza-
dos. 

El juez me chillaba en la cara: 

̶  “Maldita escoria, de haber esta-
do en guerra contra un país civiliza-

do, te habríamos pasado por las ar-
mas”. 

III 

Nos amontonaron en un infecto 
muelle antes de subir a bordo del 
buque que nos iba a llevar hasta La 
Isla del Diablo. 

Ya nos habían hecho saber que 
nos encerrarían a todos en las bode-
gas y sentinas de un bergantín, en 
cuya proa, junto al puerto de regis-
tro, figuraba su nombre: “Cyclope”, 
que en francés equivale a “Cíclope”, 
un nombre muy apropiado habida 
cuenta de la monstruosa e indoma-
ble caga que transportaba. 

Otro preso, sudoroso, desceñido y 
engrasado, cuyos brillaban con una 
extraña luz, se acercó a mí y me dijo,  
“Ya que este barco transporta cíclo-
pes, ojalá no acabemos como Poli-
femo”. 

A lo que yo le respondí, sin inte-
rés, 

̶ “Para eso, nos haría falta, prime-
ro, el mar siciliano y, después, ena-
morarnos de una gentil y grácil Ga-
latea, pero al sitio al que nos llevan 
no creo que haya muchas nereidas 
ni dulces ninfas”. 

Apenas, hube hablado,  el preso 
desconocido hizo un gesto de corte-
sía galante como si descubriese su 
cabeza y a la vez doblase su rodilla 
derecha ante mí, 

̶ “Oh, el señor es una persona cul-
ta, y sin duda ha leído el extenso 
poema de Ovidio. Le propongo que 
seamos amigos. Así podremos esca-



 

225 
 

par juntos del penal al que vamos. 
Llámeme Aleister”. 

̶ “¿El señor es escocés? ¿Tal vez 
haya querido decir Alister?”  

̶  “No. No. ”Aleister” me gusta 
más: es más inusual y tiene una car-
ga mágica que me encanta. Además, 
su sonoridad es infinitamente más 
bella que Alister y ya no digamos 
que Alexander”.  

̶ “Pues no se hable más, señor 
Aleister. Yo me llamo Régis”.  

Hubo un pequeño silencio, mien-
tras mirábamos a los otros presos 
subir con esfuerzo al barco y pasar 
el registro pertinente. Resonaban en 
el aire gritos, insultos, advertencias 
y voces de mando. Los carceleros 
llevaban consigo interminables lis-
tas y corrían, muy acelerados, de 
aquí para allá. 

̶ “¿Por cierto, señor Aleister, que 
decía Vd. de escapar del penal?” 

̶ “Oh, no te preocupes, Régis, era 
una broma. Para que escapemos, ne-
cesito un eclipse de Luna”.  

̶ “Ah, ¿un eclipse…? Eso es poca 
cosa”. 

No hablamos más. Guardamos si-
lencio pues en breve nos tocaría ya 
subir a aquella cárcel flotante. 

IV 

  ̶  “Régis, ¿qué hiciste, por qué te 
trajeron?” 

̶ “Soy un desertor de la Legión 
Extranjera. Me echaron once años 
de trabajos forzados, a los seis años 
de condena, si me porto bien y no 

doy problemas, podrían darme la li-
bertad pero para permanecer aquí, 
en la isla”. 

̶ “¿Y vd. señor Aleister, qué hizo?”   

̶ “Digamos que me acusaron de 
ser un “falso monedero”. Pero no es 
así. Yo vendo libertad total, libertad 
absoluta, la destrucción de todo lo 
que es viejo y manido, vendo valores 
nuevos y también dioses nuevos. Yo 
regalo Vida nueva y un nuevo Eón. 
El Eón de Horus”.  

̶ “Sr. Aleister no he entiendo nada 
de todo eso tan sonoro que vd. ha 
declamado. Solo he comprendido 
que vd. fue acusado de “falso mone-
dero”, o sea, falsificador de moneda , 
y no sé qué de Horus, el cual si la 
memoria no me traiciona era el dios 
egipcio con cabeza de halcón, y re-
presentaba unos valores semejantes 
a los de Apolo”. 

Aquella noche, estaba yo pasean-
do por la cubierta superior del bu-
que, pues nos dejaban salir, por tur-
nos, de nuestros sombríos cubículos, 
a tomar el fresco, una hora a medio-
día y otra hora a la caída de la tarde, 
cuando se me acercaron tres ancia-
nos, africanos negros, vestidos muy 
estrafalariamente, con el indudable 
aspecto de haber sido jefecillos loca-
les o sumos sacerdotes o reyezuelos 
locales o algo así. Como guardia de 
corps llevaban consigo a un joven 
musculado y esbelto, un auténtico 
Hércules, que vigilaba ansioso mi-
rando a todas partes, con cara de 
gran preocupación. Hablando en un 
mal francés, el que parecía ser el su-
perior en dignidad, me dijo: 



 

226 
 

  



 

227 
 

 

̶ “Señor, nosotros darnos cuenta 
de que tú muy amigo de Góor-góorlu 
(‘gran brujo’). Mucho peligro para ti. 
Mucho peligro. Tú loco. Góor-góorlu 
vino a pueblo nuestro buscando guía 
para ir a País Dogon. Allí poderoso 
hechicero, venido del cielo de más 
allá de estrellas. Nosotros ver la ma-
gia de Góor-góorlu. Magia terrible. 
Seres ciegos y duros como roca. Se-
res grandes como montañas. Tu lo-
co”. 

De repente, oí una voz conocida y 
burlona que se acercaba hacia noso-
tros: era Aleister, 

̶  “Régis, ¿no estarás hablando con 
esos lechuzos hinchados por la su-
perstición y la falsas creencias?”. 

Apenas dijo Aleister estas pala-
bras tan despreciativas, el joven 
gladiador que iba con los tres nota-
bles, se lanzó como un guepardo 
contra mi compañero de viaje. Pero 
este ni se inmutó, ni siquiera intentó 
apartarse de su ataque sino que lan-
zando un sonoro grito, que contenía 
una sílaba indescriptible, lanzó por 
tierra a nuestro Pólux, que cayó 
desvanecido al suelo. Acto seguido, 
Aleister, avanzando muy decidido 
hasta el enemigo vencido, entonó un 
sonido agudísimo, irrepetible, al 
menos para mí, y lo mantuvo vi-
brando en el aire. El resultado fue 
que las dos rodillas del luchador se 
hincharon de forma horrible, desfi-
gurándose. Parecían a punto de ra-
jarse y de reventar… Y sin duda lo 
hubieran hecho si, conmovido por 
los espeluznantes aullidos de dolor 

del joven derribado, yo no hubiese 
intervenido. 

̶ ¡Señor Aleister!, ¡no sea vd. un 
criminal como los que nos acompa-
ñan enjaulados! ¡Ya está bien! ¡Por 
favor, cese en su castigo hacia este 
joven!” 

V 
La Isla del Diablo es una minúscu-

la islita de un grupo de tres, llama-
das irónicamente, Islas de la Salva-
ción, frente a la costa de la Guayana 
Francesa, concretamente está a 7 
millas náuticas frente a la ciudad de 
Kourou. 

Si el Infierno quisiese volverse 
presidio se convertiría en la Isla del 
Diablo. Allí, encontraba acomodo el 
engaño, la traición, la desesperanza, 
la tortura, y el crimen, el crimen, el 
crimen… 

 La isla poseía en sus dos terceras 
partes una terrible, palúdica y hú-
meda selva, repleta de miles de es-
pecies de malditos gusarapos, todos 
ellos urticantes, dolorosos o vene-
nosos. A la entrada de esa inclemen-
te selva, dentro del tercio restante 
de isla, estaban “las plantaciones”, 
que no eran sino cultivos, pero la 
dureza del trabajo que se nos exigía 
allí, sumado al agotamiento, al ham-
bre, a la sed, a los mosquitos, al 
constante calor, hacían que nosotros 
llamáramos a este lugar “el campo-
santo". 

Nos gobernaba la presencia de la 
guillotina, la “Luison”, colocada en 
un alto tablado. La gigantesca y ne-
gra guillotina, intencionadamente 



 

228 
 

sucia de sangre, nos vigilaba, con su 
pesada cuchilla, siempre hambrien-
ta. Nos intimidaba aún más por la 
noche. Su sombra silenciosa, los ne-
gruzcos coágulos adheridos a la 
mortal hoja, … Dios mío, era espe-
luznante. 

Era el símbolo repulsivo y san-
griento de todo lo que para nosotros 
significaba la Isla del Diablo. 

Todas las semanas había, por lo 
menos, una ejecución. 

Imaginaos mi estado de ánimo.  

Y pensar que mi único error fue 
leer “Beau Geste”…. 

Para comer, nos preparaban un 
balde de una repugnante y sucia so-
pa con las peladuras de las patatas, y 
las entrañas deshilachadas de algún 
inmundo animal. 

La degradación de los penados 
era inimaginable: en secreto, desti-
laban un repugnante licor fabricado 
con las vísceras fermentadas y malo-
lientes de enormes lagartos.  

Las riñas, la violencia entre noso-
tros, incluso los criminales ajustes 
de cuentas estaban a la orden del 
día. Lo mismo que las enfermeda-
des, la más leve de las cuales era el 
paludismo. Una vez vi asomar la lar-
va de un gusano parásito del inte-
rior del ojo de un forzado. 

 He visto la piel de muchos pena-
dos y de los indios que nos traían las 
vituallas, y objetos para comerciar,  
cubierta por tumores semejantes a 
excrecencias vegetantes muy pare-
cidas a las fresas; he visto linfomas 

vertiendo sangre negra; he visto ho-
rrores indecibles… 

Así pues, tomé la decisión de de-
jarme morir de hambre, tal y como 
recomienda Séneca. 

Al día siguiente de mi decisión, 
Aleister entró como una centella en 
la sala común en la que dormíamos, 
descansábamos y más que vivir, 
agonizábamos. Sacudiéndome viva-
mente por los hombros, me levantó 
de mi camastro, mientras me grita-
ba, 

̶ “¿Qué es eso de que has renun-
ciado a vivir, cabeza de chorlito? 
Morir no merece la pena, cuándo lo 
vas a aprender. Vivir es casi siempre 
mejor. Te dije que necesitaba un 
eclipse de Luna y según mis cálculos 
la próxima semana tendemos uno. 
Entonces será nuestro momento. El 
destino te trajo a mí y tú huirás de 
aquí conmigo. Ahora ponte en pie y 
ven conmigo donde nadie nos vea”. 

Con cierta dificultad empecé a 
andar tras Aleister. No sabía cómo 
se había enterado de mis planes pa-
ra acabar con mi vida de recluso en 
el Infierno. Acaso hablé de ello en 
sueños. Llegamos a una zona de ma-
torrales, más allá de los cuales los 
vigilantes podían dispararnos. Aleis-
ter abrió un poco su camisa como 
para enseñarme algo. Cuando me 
asomé a ver qué me mostraba, puso 
en mis manos un pequeño paquete 
envuelto en un colorido trapo dora-
do. Lo abrí.  

¡Dios del cielo!, era un delicioso 
trozo de queso y un panecillo recién 
hecho, aún caliente. Pegué un buen 



 

229 
 

bocado al queso, y… uhmmmmm. 
Me acordé de ese trocito de queso 
ático del que Epicuro le habla a Me-
neceo ¡Qué placer, qué aroma! Yo 
diría que era queso Stilton …. 

̶  “Pero, señor Aleister, ¿de dónde 
viene esto?”  

̶ “Calla y come. Ellos me lo traen.”. 

̶ “¿Ellos?”  

̶  “Sí, “ellos”. A su debida hora lo 
sabrás todo”. 

V 
̶ “Señor Aleister, ¿vd. es un bru-

jo?” 

̶ “Régis no seas idiota, por favor. 
Juzga tú mismo por lo que han visto 
tus ojos. Pero como aquí os atrofiáis 
todos, te diré que sí. Que sí soy un 
mago, no un brujo. Eso déjaselo a 
tus amigos los africanos. Conozco 
los sonidos, y los diversos tipos de 
Prakritis, o Materia. Conozco las 
energías y sus regentes. Yo rempla-
zo las falsas formalidades por las 
verdaderas. Conozco cosas de las 
que tu ramplona filosofía no puede 
ni sospechar. Pongo a la gente en 
contacto real con los cuatro elemen-
tos básicos y con su tremenda capa-
cidad de transformación. Cuando 
una persona se enfrenta a prueba 
irresistible, como esta, y la supera, 
esa persona ya está transformada, 
ha logrado una iniciación, solo que 
no lo sabe”. 

……. 

̶ “Régis, aprende que la mente es 
como el embudo a través del cual se 
vierte en nosotros la energía de la 

vida. Cuanto más concentrado estés 
tanto más agrandarás ese embudo. 
Yo puedo enseñarte el arte de la 
concentración mágica. Cuando esto 
acabe, haremos un retiro mágico en 
la Isla Esopo, en el río Hudson. Allí 
descubrí una canoa india enterrada. 
Era la canoa mística para el viaje 
más allá de los límites del Universo. 
En los costados de la embarcación, 
con firme mano, un chamán de la 
tribu Pequot, había escrito como 
única guía para tal singladura la ley 
mágica fundamental: “Cada hombre 
y cada mujer es una estrella”. 

̶ “Oh, señor Aleister, yo solo quie-
ro huir de aquí. Todo eso de lo que 
me habla me es incomprensible. Lo 
único que conozco de magia se re-
fiere a la maga Ericto, cuando anima 
a un cadáver, en la Farsalia. Tal vez 
lo que me comenta no sea para mí. 
Yo aún creo en Cristo”. 

VI 
Un buen día, Aleister, me sor-

prendió con su excelente buen hu-
mor. “Ah”, decía, “qué ganas tengo 
de ir a ver alguna opereta de Offen-
bach. Volveré a tomar pastel de 
manzana. Y también “novem conti-
nuas fututiones”.  

̶ “¿Qué pasa, señor Aleister, le en-
cuentro muy feliz, cómo así?”  

̶ “Dos días, faltan dos días”. 

VII 
̶  “Régis, tú también tienes que 

repetir todas mis invocaciones”.  

̶  “¿Adónde vamos, señor Aleis-
ter?” 



 

230 
 

̶  “Vamos a la zona de los matorra-
les. Nadie reparará en nosotros. Los 
guardias están muy acostumbrados 
a vernos ahí, se fían de nosotros. 
Vamos allá”. 

El cielo se oscureció de súbito y 
un pavor enorme acuchilló los cora-
zones de todos. El viento abrasador 
traía ecos de un escalofriante y le-
jano ulular. Los animales huían ha-
cia lo profundo de la selva. Los 
guardianes y carceleros se recogie-
ron todos en el edificio del cuerpo 
de guardia, como si fueran ovejas 
amedrentadas, protegiéndose unas 
a otras. 

Llegamos al límite de la zona 
permitida. 

El ardiente huracán que se gesta-
ba vaticinaba, como una funesta 
profecía, que algo terrible iba a pa-
sar.   

̶ “Empecemos”. 

̶ “Nadie te contempla, alta enti-
dad del cielo. Pero tu voz suena baja 
y tierna como el más justo, porque 
te dobla  desde la vista, ese esplen-
dor líquido. Ya todos lo sienten, no 
te he visto nunca,   

¡Sin tu esfuerzo y poder me sien-
to perdido para siempre!”… 

Y continuó en una extrañísima 
lengua (la lengua enoquiana, supe 
más tarde), que yo casi no acertaba 
a repetir. 

De pronto, un resplandor san-
griento iluminó el horizonte, y el es-
truendo de los truenos nos ensorde-
ció.  

Una ráfaga de viento achicharra-
dor incendió toda la atmósfera. Se 
desató un vendaval acompañado de 
fantasmales explosiones, el aire era 
tan candente como el vapor que 
surge de un trozo de hierro al rojo 
vivo. El sofocante viento levantaba 
por los aires miles de hojas secas 
que yacían en el selvático suelo. 

Ante la grandeza de esa conmo-
ción cósmica, Aleister estaba excita-
dísimo y exultante:   

̶ “Ah, qué delicia. Es Buer el que 
viene”. 

Súbitamente, empecé a encon-
trarme muy mal. Tenía una enorme 
presión dentro y fuera del cráneo. 
Me sentía muy dolorido y mareado. 
En pocas palabras, se lo expliqué a 
Aleister. 

Sonriendo, me dijo:   

̶ “Sí, sí. Es Buer, que viene”: 

El aire caliente era ya tan abrasa-
dor que costaba respirar. Percibí 
que ”algo” se precipitaba hacia no-
sotros a una velocidad de vértigo. 
Algo así como una descomunal bala 
de cañón, que se acercaba aullando. 

Al pasar sobre mí, y junto a mí, 
incapaz de aguantar tanta tensión 
me desvanecí. 

No recuerdo nada más. De pron-
to, con el malestar de una mala bo-
rrachera de vinazo meridional, me 
desperté. Íbamos en una barca. Un 
hombre tosco, con muy mal aspecto, 
remaba con fuerza. Tal vez era un 
expresidiario. 



 

231 
 

Reuniendo todas mis fuerzas, 
pregunté: 

̶  “¿Quién es ese?”  

̶ “¡Oh, estás vivo! No te preocupes 
le hemos pagado a Monsieur Chan-
teclair por usar sus servicios y su 
barca. Nos lleva a un punto donde 
nos esperan unos contrabandistas 
brasileños que nos llevarán a su pa-
tria y nos sacarán efectivamente de 
aquí…” 

Y, continuación, bajando la voz y 
acercándose a mi oído, me dijo muy 
contento:  

̶ “Buer te ha golpeado. Ahora le 
perteneces”. 

VII 

Estoy en Londres. Atrás quedó 
Guayana y su horror. Los contra-
bandistas brasileños y Monsieur 
Chanteclair nos salvaron. Ignoro de 
dónde sacó Aleister el dinero para 
pagar esas voluntades. Tal vez lo 
consiguiese con su arte mágico. 

Ahora estoy sentado en una ele-
gante casa de té, cerca de Trafalgar 
Square. Estoy esperando una entre-
vista con alguien que deslizó su tar-
jeta de visita por debajo de la puerta 
de mi casa. Tal vez sea un periodista. 
La susodicha tarjeta decía: “Apre-
ciado señor, estoy al tanto de su si-
tuación y de su odisea por huir de la 
Isla del Diablo. Estese tranquilo. No 
es mi intención delatarle. Espéreme 
mañana a las 6,30 de la tarde en el 
Café Chantilly, junto a Trafalgar 
Square”. 

Ha entrado un varonil y apolíneo 
caballero. Me ve y, sin dudarlo, se 
dirige a mi mesa. 

 ¿Cómo sabe quién soy si el salón 
de té está atestado de clientes? 

Me tiende su mano abierta, que 
yo acepto, tendiéndole la mía.  

 
̶ “Señor Régis, vd y yo nos cono-

cemos. Tengo propuestas interesan-
tísimas para vd.  

̶ “Oh, soy todo oídos. Por favor, 
siéntese y cuénteme.”  

Mientras le indicaba que tomase 
asiento, le pregunté,   

 
̶ “¿Cómo quiere que le llame?”  
̶  “Llámeme Buer, Mister Buer”   
̶  “Hablemos”. 

Juan Ramón González Ortiz 

  



 

232 
 

 
 
 

 
 
  

Caballos pastando en las proximidades del 

pico Tosquera. Al fondo izquierda, la Peña 

Foratata. 

Fotografía de Antonio Callén Mora 



 

233 
 

La sociedad de las adicciones 

Antonio Callén Mora 

La drogadiccio n ha sido un tema 

que siempre me ha preocupado. Al 
menos recuerdo que, en mi adoles-
cencia, es algo que no me paso  desa-
percibido. No es que yo tuviese acce-
so a las drogas ni siquiera curiosidad 
por probarlas; pero, a pesar de no 
verme sometido a ese riesgo de forma 
directa, estaban muy presentes en mi 
entorno. De hecho, hoy puedo asegu-
rar que muchos jo venes de mi e poca y 
de mi pueblo se vieron, de una u otra 
forma, involucrados en ese mundillo 
y, hoy en dí a, algunos ya no esta n en-
tre nosotros por esa razo n, habiendo 
sido ví ctimas de sus nefastas conse-
cuencias que les hizo acabar con una 
muerte prematura. Obviamente, me 
estoy refiriendo a las llamadas drogas 
duras, las cuales, en esa etapa de mi 
vida, con los guateques, el movi-
miento hippy, la llegada del rock y 
movidas por el estilo, estaban presen-
tes en los medios, especialmente en el 
cine y, sin saber co mo, llegaron a una 
juventud que no estaba preparada pa-
ra ellas, resultando ser un objetivo fa -
cil. Por otra parte, el desconocimiento 
de las mismas, y el temor a ellas de 
nuestros padres y educadores, no fa-
cilitaron una salida airosa. De hecho, 
au n hoy en dí a, con todo lo que he-
mos aprendido sobre ellas, es fre-
cuente que se asocien a la marginali-
dad y se trate el tema bajo la influen-
cia de prejuicios morales muy acor-
des con la formacio n religiosa que 
predominaba en esa e poca. Me estoy 
refiriendo a la estigmatizacio n del 
adicto. Sin embargo, ciertas circuns-

tancias recientes me han llevado a 
profundizar un poco en este tema 
que, como digo, siempre ha desper-
tado mi curiosidad. Adema s, mi edad 
actual y mi formacio n acade mica, jun-
to con el fa cil acceso a la informacio n 
disponible hoy en dí a, han propiciado 
que decidiese abordar este tema con 
cierta profundidad y una curiosidad 
cientí fica. 

Mi primera borrachera 

En principio, he de confesar que 
ese fue un tema que siempre me dio 
miedo. Supongo que era el miedo a lo 
desconocido. De hecho, tengo pre-
sente que mis pensamientos al res-
pecto eran de tener pavor a perder el 
control, a no ser yo. Y, segu n parece, 
no estaba muy equivocado. Quiza s 
contribuyese a ello, mi primera borra-
chera; es decir, mi primer contacto 
desagradable con una droga aceptada 
socialmente. Lo recuerdo perfecta-
mente, fue unos dí as antes de cumplir 
los 15 an os. En efecto, la memoria no 
me falla en este caso y, adema s, esas 
cosas suelen dejar un recuerdo inde-
leble.  Era en el mes de octubre y 
coincidio  con el primer fin de semana 
que pude salir del internado, en Zara-
goza, y acudir a mi pueblo para poder 
conciliar con mi familia. Fui invitado 
al cumplean os de mi vecino y amigo, 
ya que su aniversario era doce dí as 
antes que el mí o. En esa celebracio n, 
contagiado por el ambiente, estuve 
eufo rico y bebí  ma s vino de la cuenta, 
algo que hoy se considera, razonable-
mente, una locura. Afortunadamente, 
tambie n debí  comer mucho. Ni que 
decir tiene que, una vez en la calle, 
padecí  mareo, dolor de cabeza, in-
coordinacio n y vo mitos. De modo que 



 

234 
 

me tuvieron que llevar a casa. ¡Vaya 
nochecita! Sin duda se trataba de una 
intoxicacio n etí lica en toda regla. Por 
otra parte, esa era una forma tí pica de 
iniciacio n de los jo venes de mi e poca 
en el alcohol, algo que no era un tema 
tabu , pues era frecuente tomar vino 
con gaseosa en las comidas y, cuando 
uno perdí a el apetito, el remedio ca-
sero ma s socorrido era tomar una 
yema de huevo revuelta en vino qui-
nado. Lo cual podí a pasar en nin os de 
menos de diez an os. A eso le podemos 
llamar la cultura popular reinante en 
aquella e poca. Ni que decir tiene que 
ese hecho no hizo de mí  un abstemio, 
sino que me ensen o  a beber con mo-
deracio n, algo que, salvo alguna hon-
rosa y muy rara excepcio n, he venido 
haciendo durante ma s de medio siglo.  

Otro evento que me gusta recordar 
y forma parte de mi anecdotario es 
co mo empece  a fumar y la graciosa 
forma en que decidí  dejar de hacerlo. 
En efecto, a los 10 an os de edad tuve 
que abandonar mi casa para ingresar 
en un internado, en el Seminario Me-
nor de Zaragoza, en concreto. Allí  per-
manecí  cuatro cursos. Pues bien, no 
recuerdo si serí a a los 12 o 13 an os; 
pero entonces los chavales podí amos 
comprar tabaco y fumarlo a escondi-
das en los lavabos, que eran amplios y 
numerosos en un edificio como aquel, 
hoy transformado en dependencias 
municipales. En realidad, podí amos 
hacer salidas cortas al bar de la gaso-
linera de Los Enlaces, donde habí a 
una sinfonola y, aparte de escuchar 
buena mu sica, tení amos acceso a la 
compra de tabaco a trave s de una 
ma quina expendedora. Lo cierto es 
que, si bien me inicie  en el colegio a 
una temprana edad, mi consumo de 

tabaco no era importante sino muy 
espora dico, obviamente. Cuando iba 
al pueblo, en vacaciones exclusiva-
mente, mis amigos tambie n fumaban 
primero a escondidas y pronto de 
pleno derecho, cuando abandonaban 
la escuela. Pues bien, alla  por mis 
quince an os, solí a acompan ar a mi pa-
dre durante el verano para ayudarle 
en las labores agrí colas. Recuerdo 
que, en las bodas, se repartí an puros 
para los varones mayores y cigarrillos 
para las sen oras, sen oritas y chavales. 
De hecho, todaví a recuerdo el tabaco 
que lleve  a la boda de mi hermano 
mayor, a los 14 an os: Peter Stuyve-
sant, un lujo vamos, y sin tener que 
esconderme. Pues bien, una tarde ca-
lurosa, estando en el campo con mi 
padre, paramos a descansar. Siempre 
recordare  sus palabras: “Vamos a ha-
cer un descanso porque en todos los ta-
jos se fuma”. Seguidamente, me dijo: 
“Saca tabaco”. Yo le dije que no lleva-
ba tabaco pues no fumaba. E l me re-
plico  que sabí a de buena fuente que 
yo fumaba. La conversacio n no se 
prolongo , pues e l, muy resuelto, dijo: 
“Vaya fumador de pacotilla que no lle-
va tabaco”, para luego an adir “Tran-
quilo, yo llevo tabaco”. Saco  su paque-
te de Ideales, el famoso “Caldo”, y su 
librillo de papel de fumar, “Smoking”, 
supongo; y lio  dos cigarrillos, uno pa-
ra e l y otro para mí , de aquel tabaco 
oscuro lleno de “trancas”. Aquello era 
matarratas, algo infumable, pues yo 
estaba acostumbrado a las marcas, 
con filtro, tales como Ducados, 46 y 
Rex, que me encantaba. Ni que decir 
tiene que, desde aquel momento, 
perdí  todo intere s por el tabaco. En 
realidad, yo creo que nunca fui un 
fumador habitual de los que “se tra-



 

235 
 

gaba el humo”. Es decir, el tabaco no 
me habí a enganchado. A partir de en-
tonces, fumaba excepcionalmente, en 
alguna boda, y recuerdo una en que, 
entre la copiosa comida, lo que bebí , 
vino y cava supongo, y el puro que me 
fume , iba que no me tení a. Pase  una 
mala tarde. Moraleja, ni se te ocurra 
volver a fumar, Antonio. Y hasta hoy, 
felizmente. 

Pues bien, llegados a este punto, ya 
hemos entrado, sin querer, en aspec-
tos muy interesantes sobre las dro-
gas. En efecto, hay drogas socialmente 
aceptadas que por ello no dejan de 
ser dan inas. La iniciacio n a su con-
sumo en mi juventud podí a ser muy 
temprana, lo cual, como veremos, es 
un factor de riesgo. Es normal que 
uno empiece por curiosidad y por 
imitacio n, con coeta neos. Los comien-
zos en la adolescencia se suelen hacer 
salta ndose normas y pretenden imi-
tar comportamientos de adultos. Los 
inicios pueden conllevar efectos ad-
versos, como consecuencia de la toxi-
cidad de algunas drogas. Si uno no 
llega a engancharse, como fue mi ca-
so, o bien aprende a manejar el con-
sumo, como me sucedio  con el al-
cohol, o bien lo abandona, al igual que 
me sucedio  con el tabaco una vez que 
tuve el permiso de mi padre para fu-
mar, lo cual me hizo perder intere s en 
ese comportamiento. Sin duda, el fa-
moso “Caldo” tuvo algo que ver en 
ello, sabí a fatal. Adema s, hay otra cosa 
que es importante resen ar. En efecto, 
en muchos individuos, parece que, 
por predisposicio n gene tica, se pro-
ducen efectos adversos por el con-
sumo en el primer contacto, lo cual 
favorece que se desencadene aversio n 
a la sustancia y no se caiga en el abu-

so. Por el contrario, otros repiten y 
quedan atrapados en el consumo. La 
pregunta es: ¿por que  se produce 
adiccio n en un porcentaje de los con-
sumidores? 

El sistema o circuito de la recompensa 

Hasta ahora me he limitado a ha-
blar de mis primeras experiencias con 
las drogas socialmente aceptadas. Es-
to me da pie a abordar co mo funciona 
nuestro organismo con respecto a di-
chas sustancias, lo cual se sustenta en 
unas bases neurocientí ficas que, uni-
das a factores psicolo gicos y sociales, 
nos permiten tener una visio n ma s 
clara del problema del abuso del con-
sumo de drogas, o adiccio n, y de sus 
consecuencias. 

En efecto, si bien mi primera expe-
riencia con el alcohol fue nefasta, yo 
seguí  consumie ndolo, lo cual, sin du-
da, tuvo que ver con el entorno en 
que me moví a. En realidad, lo que me 
paso  fue que pague  “la novatada”. A 
partir de entonces, empece  la fase de 
consumo moderado de alcohol que 
me ha permitido “disfrutar de sus 
ventajas” sin padecer sus efectos ne-
gativos, al menos aparentemente, 
pues no hay que olvidar que el al-
cohol tiene efectos nocivos para va-
rios o rganos. 

 ¿De do nde viene todo esto?  

La clave esta  en que las drogas, 
adema s de afectar a algunos o rganos 
como el hí gado, el pulmo n, el esto -
mago, etc., segu n los casos, tienen una 
accio n directa sobre el cerebro que es 
lo que las puede hacer adictivas en in-
dividuos susceptibles.  

  



 

236 
 

Ciertamente, la mayoría de las dro-
gas, si no todas, actúan a través del 
sistema dopaminérgico, es decir pro-
duciendo una descarga de dopamina, 
un neurotransmisor o mensajero entre 
las neuronas, el cual, habitualmente, 
acaba produciendo una liberación de 
opioides o cannabinoides endógenos, 
los cuales dan sensaciones placente-
ras.  

 

La dopamina es la que nos motiva y 
nos mantiene en la búsqueda del pla-
cer. Es el resultante de la interacción 
entre centros o núcleos nerviosos y 
áreas cerebrales que han desarrollado 
un mecanismo enfocado a nuestra su-
pervivencia.  

De hecho, el acto de comer, funda-
mental para nuestra supervivencia in-
dividual, y las relaciones sexuales, 
esenciales para la supervivencia de la 
especie, son funciones fisiolo gicas 
que van acompan adas, normalmente, 
de placer e incitan a la repeticio n.  

Sin embargo, el organismo es sabio 
y activa la sensacio n de hambre, por 
mecanismos fisiolo gicos complejos, 
cuando necesitamos alimentos, dando 
lugar a la saciedad, una vez satisfe-
chas temporalmente tales necesida-
des. Con lo cual no se produce, en 
condiciones normales, repito, adic-
cio n. Por supuesto que esto tambie n 
puede tener sus excepciones, como la 
adiccio n a la comida; pero es algo pa-
tolo gico. Con el sexo, por lo general, 
pasa algo parecido.  

Ambos mecanismos esta n media-
dos por respuestas de produccio n de 
dopamina que ponen en contacto es-
tructuras del cerebro lí mbico (el a rea 
tegmental ventral y el nu cleo accum-

bens, principalmente) productoras de 
la sen al de dopamina, con otras a reas 
que juegan un papel en las emociones 
y la memoria, tambie n en la regio n 
lí mbica (amí gdala, hipocampo) y con 
la zona de la corteza cerebral que se 
ocupa de las actividades cognitivas de 
tipo ejecutivo, hablamos de estructu-
ras de la corteza prefrontal. Ese es el 
llamado circuito de la recompensa.  

 
Esquema del circuito de la recompensa (dopamina) 

Obviamente, no voy a entrar en de-
talles de estas interacciones pues son 
bastante complejas y no es el objeto 
principal de este escrito, pudiendo el 
lector interesado revisar bibliografí a 
especializada: al respecto que es 
abundante. (Imagen pa g. anterior) 

En definitiva, la idea es que hay 
unos circuitos cerebrales, una de cu-
yas partes es comu n a otras especies 
animales, los centros de la recom-
pensa, y otra ma s evolucionada, pro-
pia de nuestra especie, la corteza pre-
frontal, cuya misión principal es ase-
gurar nuestra supervivencia y la de 
nuestra especie. Es decir, entre otras 
cosas, su misio n es evitar comporta-
mientos que nos ponen en riesgo o 
amenazan nuestra supervivencia. 
Como he mencionado, en esta regula-
cio n, hay una sustancia mediadora, 
denominada dopamina, que juega un 
papel primordial; pero hay otras mu-
chas sustancias, trata ndose tambie n 
de neurotransmisores, como la sero-
tonina, el glutamato o el GABA  



 

237 
 

 

  
Midi d’Ossau visto desde las inmedia-

ciones del Pico Tosquera. 

Fotografía de Antonio Callén Mora 



 

238 
 

(a cido gamma aminobutí rico) que 
tambie n juegan un papel esencial en 
la regulacio n del sistema. De modo 
que tenemos una “ma quina” que, en 
condiciones normales, funciona a la 
perfeccio n. Ahora bien, ¿que  pasa con 
las drogas? 

El papel de las drogas 

Las drogas son sustancias natura-
les, obtenidas de plantas o bien me-
diante fermentacio n, semisinte ticas o 
sinte ticas que comparten estructuras 
quí micas con alguna de las sustancias 
que juegan un papel en la regulacio n 
cerebral, es decir los neurotransmiso-
res, interactuando con los receptores 
neuronales de dichos mensajeros, de 
los opioides o de los cannabinoides 
endo genos.  

Podríamos decir que son infiltrados 
que suplantan o secuestran nuestros 
sistemas de regulación neuronal, alte-
rando el equilibrio interno. De hecho, 
mediante mecanismos activadores o 
depresores, desencadenan sensaciones 
placenteras que pueden secuestrar di-
chos mecanismos de neurorregulación 
y, de esa manera, dar lugar a conse-
cuencias nefastas. 

 ¿Por que ? Porque, al margen de 
los efectos colaterales to xicos que 
puedan conllevar, pueden desencade-
nar, como es bien sabido, feno menos 
como la adiccio n o dependencia y el 
sí ndrome de abstinencia en una parte 
de los consumidores. Veamos co mo 
sucede esto. Cada vez que una per-
sona consume una sustancia adictiva, 
esta provoca una liberacio n de dopa-
mina, con resultados placenteros, por 
lo general, la cual genera un deseo de 
utilizar de nuevo dicha sustancia sin 
tener en cuenta las consecuencias.  

De hecho, se ha comprobado que la 
liberación de dopamina estimulada 
por las drogas es muy superior a la fi-
siológica. Esto provoca una especie de 
secuestro cerebral. El cerebro no está 
preparado para tales descargas y 
reacciona reduciendo el número de re-
ceptores para la dopamina, lo cual se 
reconoce como regulación a la baja. 

 Es decir, la droga, a medio-largo 
plazo provoca cambios estructurales 
en el cerebro, lo que se conoce como 
neuroadaptacio n. Esto hace que las 
descargas fisiolo gicas de dopamina 
no realicen su funcio n normal, de 
modo que se puede perder el intere s 
por la comida, el sexo u otras funcio-
nes, dando lugar a que el usuario se 
vuelva adicto a la droga, ya que si no 
recibe esas altas dosis de dopamina 
no se encuentra a gusto. En ello se 
fundamenta la adiccio n. Curiosamen-
te, la droga con el uso repetido ya no 
produce placer, ya que se desarrolla 
tolerancia a la misma, sino que eli-
mina los sí ntomas nefastos que son 
desencadenados por su ausencia. Es 
lo que se conoce como sí ndrome de 
abstinencia. Como decimos, todo ello 
se basa en los cambios estructurales 
ocasionados por la droga en el cere-
bro una vez que se ha desarrollado la 
dependencia. O sea, en el adicto, la 
droga se toma para calmar o paliar 
sus efectos negativos en lugar de para 
producir placer, por muy contradicto-
rio que esto parezca. 

 Además, al verse alteradas las co-
nexiones con los centros reguladores 
de las funciones ejecutivas, situados en 
la corteza prefrontal, como hemos di-
cho, el drogadicto pierde el control so-
bre el consumo.  

  



 

239 
 

De modo que, aunque quiera aban-
donar el consumo, sus mecanismos 
reguladores ya no funcionan. De ahí  
que se acepta que la adiccio n es una 
enfermedad de curso cro nico, habie n-
dose descartado los prejuicios mora-
les que consideraban a los drogadic-
tos gente viciosa que no querí a apar-
tarse de las drogas. Las te cnicas de 
diagno stico neurolo gicas han dejado 
esto meridianamente claro.  

Aún es más, en períodos de absti-
nencia, el drogadicto no necesita estar 
cerca de la droga para estar sometido 
al fuerte deseo (“craving”) de consu-
mirla; sino que, merced a los procesos 
de memorización de circunstancias 
que rodearon al consumo, los cuales 
tuvieron lugar en su amígdala e hipo-
campo, cualquier clave o pista am-
biental relacionada con el consumo 
(lugares, amigos u otras circunstan-
cias) pueden hacer que recaiga en la 
búsqueda y el consumo incluso trans-
currido un largo período de absti-
nencia.  

De ahí  la importancia de realizar 
un abordaje multidisciplinar a la hora 
de tratar la adiccio n, recurriendo a 
me todos de psicoterapia y, en caso 
necesario, tratamientos farmacolo gi-
cos. En efecto, si bien la adiccio n esta  
condicionada por elementos biolo gi-
cos, no bien conocidos, en las perso-
nas adictas hay que prestar mucha 
atencio n a factores ambientales, tanto 
de tipo social como de circunstancias 
asociadas al consumo. Por otra parte, 
un factor de riesgo o vulnerabilidad 
bien establecido es la edad a la que se 
inicia el consumo. En efecto, dado que 
la conexio n entre la zona lí mbica del 
cerebro y la corteza prefrontal, res-
ponsable de las funciones ejecutivas, 

no queda bien establecida hasta alre-
dedor de los 20 an os, los adolescentes 
pueden ser presa fa cil de las drogas. 
Debido a esta inmadurez neurolo gica 
son ma s propensos a la rebeldí a y ca-
recen del suficiente control sobre ac-
tividades que pueden ser peligrosas, 
adema s de ser ma s adictos al riesgo. 
Si se inician tempranamente en las 
drogas, estas pueden tener efectos 
nefastos a largo plazo en su sistema 
de regulacio n, ya que impide el nor-
mal desarrollo de las a reas im-
plicadas en capacidades cognitivas 
esenciales. Esto se debe tener muy en 
cuenta a la hora de prevenir la inicia-
cio n de los jo venes en el consumo de 
drogas que, a menudo, se consideran 
“inocuas” no sie ndolo, como el al-
cohol, el tabaco o el consumo de ma-
rihuana. El riesgo de adiccio n es, en 
esos casos, muy superior, especial-
mente en individuos en que concu-
rren circunstancias de vulnerabilidad 
tanto gene tica como del desarrollo. Es 
decir, jo venes que sufren o han su-
frido traumas y que se encuentran so-
metidos a situaciones estresantes. 

Las adicciones silenciosas 

No cabe duda que las drogodepen-
dencias son parte de las plagas que 
acechan a nuestra sociedad y tienen 
una gran repercusio n individual, so-
cial, sanitaria y econo mica. Sin em-
bargo, a menudo, los a rboles no nos 
dejan ver el bosque; ya que hay adic-
ciones muy peligrosas, de uso co-
rriente y tolerado, que nada tienen 
que ver con el consumo de sustancias 
legales o prohibidas. De hecho, for-
man parte de nuestro dí a a dí a. En 
efecto, la bu squeda de placer o, en 
otras palabras,  el circuito de la  



 

240 
 

Parque nacional de Ordesa, Huesca, España. 

Antonio Callén Mora  6-11-2025 

  



 

241 
 

recompensa basado en la dopamina, 
nos puede jugar malas pasadas en 
otras muchas a reas. Sin duda, hay 
muchas facetas en las que podemos 
ser “presa de nuestros instintos” o, 
ma s bien, ví ctima de nuestras “pasio-
nes”. Por citar unos ejemplos comu-
nes, la adiccio n al sexo, a la pornogra-
fí a, a las apuestas, a los dulces o a las 
redes sociales. Por supuesto, algunas 
de estas pra cticas tienen solamente 
repercusio n a nivel personal; pero la 
mayorí a de ellas acaban teniendo una 
repercusio n en nuestro entorno fami-
liar, laboral o social, pudiendo llegar a 
acarrear graves consecuencias. Todas 
ellas, de una u otra manera, tienen 
que ver con nuestra liberacio n de do-
pamina y nuestra capacidad de auto-
control. Es ma s, en muchos casos, no 
se ha llegado a establecer un lí mite 
entre lo normal y lo patolo gico, de 
modo que, a menudo, muchos de los 
afectados no buscan ni reciben la 
atencio n necesaria para desengan-
charse de la dependencia. De hecho, 
hay mucho dinero u otro tipo de in-
tereses en juego. De modo que cual-
quiera de nosotros, sin tener una 
predisposicio n gene tica a la adiccio n, 
como es el caso para el consumo de 
las sustancias, nos podemos ver atra-
pados en la red, nunca mejor dicho. 
Es evidente que muchas de estas 
“drogas” son prescindibles y, de he-
cho, hasta hace pocos an os no dispo-
ní amos de ellas o no era tan fa cil con-
seguirlas; pero la evolucio n de la tec-
nologí a y la sociedad nos abocan a re-
currir a las mismas. No cabe duda que 
“sin droga no hay adiccio n”; pero 
cuando internet esta  en nuestro dí a a 
dí a o la oferta de productos alimenti-
cios de alta palatabilidad, aunque no-

civos para la salud, es amplia y nues-
tra economí a nos lo permite, es fa cil 
caer en la trampa. A veces, el coste 
aparente es cero, pues basta con en-
cender el tele fono mo vil y conectarse 
con Facebook u otras redes (Tik Tok, 
YouTube, Instagram, etc.) desde pri-
mera hora de la man ana sin que nos 
cueste un euro, pues su precio esta  in-
cluido en nuestra tarifa telefo nica. Sin 
embargo, en Economí a, hay un con-
cepto muy importante que es “el cos-
te de oportunidad”, el cual consiste 
ba sicamente en que, si yo tengo una 
cantidad de dinero, digamos, la puedo 
emplear en varios conceptos. Si de-
cido gastarlo en uno en concreto, ello 
puede significar que estoy perdiendo 
la oportunidad de emplearlo en algo 
ma s beneficioso para mí . Es decir, en 
la eleccio n de un producto estoy re-
nunciando a otras opciones.  

En este caso en concreto, el ele-
mento más valioso que tenemos es 
nuestro tiempo y, no siendo partidario 
de exprimirlo al máximo, pues tiene 
que haber tiempo para todo, la mayo-
ría de las veces, las redes alimentan 
nuestro circuito de la recompensa; pe-
ro nos roban el tiempo y hasta la vo-
luntad.  

Esto nos ocurre a los adultos que 
tenemos ma s claras nuestras prefe-
rencias y gozamos de mayor control, 
en te rminos generales; pero es muy 
peligroso en los nin os y en los jo ve-
nes, por su inmadurez, insuficiencia o 
deficiencia de medios de control cog-
nitivo adecuados. De ahí  la impor-
tancia de aprender a poner lí mites ex-
ternos y a dosificar este tipo de activi-
dades; en definitiva, a educar en el 
uso y evitar el abuso. 



 

242 
 

Adicción al trabajo (workaholic) 

No quisiera perder la oportunidad, ha-
blando de adicciones, de mencionar esta 
curiosa y no poca frecuente adiccio n, 
muy ce lebre por su denominacio n in-
glesa: workaholic. Resulta parado jico 
que algo que resulta duro, tedioso e in-
cluso traumatizante para mucha gente 
pueda dar lugar a un tipo de adiccio n pa-
ra unos cuantos. En efecto, uno se pre-
gunta si el trabajo puede activar el cir-
cuito de la recompensa. No voy a entrar 
en profundidades, pero a mí  no me cabe 
ninguna duda de que sí . Yo mismo lo ex-
perimente . A propo sito de ello, quiero 
aprovechar para contar una situacio n 
que viví . A principios de los 90, llevando 
ya ma s de diez an os trabajando en una 
empresa, decidí  realizar mi tesis doc-
toral. Esto era algo que no necesitaba 
para desempen ar mi trabajo; pero partí a 
de una motivacio n para mi desarrollo 
personal. Era un reto. Como mi labor 
profesional requerí a bastantes viajes y 
ocupaba una parte importante de mi 
tiempo, el trato con mis jefes fue que me 
apoyarí an para realizar el trabajo; pero 
tendrí a que ser a costa de mi tiempo li-
bre. Eso hizo que, dedicase los fines de 
semana a trabajar en mi proyecto. Lo 
cual trate  de compatibilizar con mis obli-
gaciones familiares. Lo curioso es que, 
llegue  a engancharme hasta tal punto 
que, llegadas las primeras Navidades, al 
desplazarnos mi familia y yo desde Sala-
manca a mi pueblo natal por vacaciones, 
tuve que dejar de lado unos dí as mi dedi-
cacio n a la tesis para enfocarme en acti-
vidades de tipo familiar, fundamen-
talmente. Pues bien, recuerdo que du-
rante las celebraciones familiares me in-
vadio  un sentimiento de aburrimiento 
enorme, teniendo la sensacio n de que 
me faltaba el estudio, la rutina. Es decir, 
fue una especie de sí ndrome de absti-
nencia. Ni que decir tiene que aquella 
adiccio n tuvo sus repercusiones en el en-

torno familiar, pues el tiempo que de-
dique  a la preparacio n de mi tesis, al qui-
ta rselo a mi tiempo libre, se lo sustraje a 
mi familia; aunque, hice un notable es-
fuerzo por compatibilizar ambas tareas. 
De hecho, sin la ayuda de mi mujer, no 
hubiese logrado cumplir mi objetivo.  

Optimizar nuestro circuito de la re-
compensa 

Curiosamente, nuestro circuito de la 
recompensa, tal y como hemos dicho, es 
el resultado de un cambio evolutivo ten-
dente a nuestra supervivencia y la de la 
especie. De ahí  que, de igual forma que 
funciona para regular el hambre o nues-
tra funcio n reproductiva, se puede utili-
zar para otras actividades que vayan en 
nuestro beneficio. En efecto, la aficio n al 
deporte, a la lectura o a actividades so-
ciales solidarias, entre otras opciones, 
son un buen ejemplo de ello. No cabe 
duda de que la madurez es una gran 
ayuda en este sentido, siempre que no se 
llegue demasiado tarde (p.e. para segu n 
que  tipo de actividades deportivas). Sin 
embargo, hemos de mirar hacia las futu-
ras generaciones y, en este sentido, la 
prevencio n es la mejor de las medidas 
que podemos adoptar. Sin duda, educar 
bien a nuestros jo venes y ensen arles a 
saber controlarse es la mejor herramien-
ta que podemos darles para que gocen 
de una vida plena y construyan una so-
ciedad ma s justa y equilibrada. En defi-
nitiva, para que sean ma s libres. Son mu-
chas las tentaciones y es fa cil e incluso 
placentero caer en las mismas. Sin em-
bargo, se trata de un placer efí mero y ca-
rente de sentido o hueco. El mayor pla-
cer consiste en ser los duen os de nues-
tros actos y tomar las riendas de nuestra 
vida, adoptando decisiones encaminadas 
al mayor beneficio personal, en el sen-
tido psicolo gico y moral, ya que, sin du-
da, redundara  en un mayor beneficio 
familiar y social.                      



 

243 
 

 

  

 



 

244 
 

UN VIAJE AL CORAZÓN DEL 
MISTERIO DE JESUCRISTO 

Texto e ilustraciones: Jesús Zatón 

   Antes de que este libro fuera 

una colección de páginas encuader-
nadas, fue una inquietud, una pre-
gunta susurrada en el silencio du-
rante años. La figura de Jesús de Na-
zaret, que ha marcado a fuego el al-
ma de millones de personas, se me 
presentaba como una paradoja vi-
viente: el personaje más conocido 
de la historia y, al mismo tiempo, el 
más profundo de los desconocidos. 
Su rostro, tallado por dos milenios 
de arte, dogma y devoción, parecía 
ocultar más de lo que revelaba. Sentí 
entonces la necesidad imperiosa no 
de escribir otra biografía, sino de 
emprender una suerte de arqueolo-
gía espiritual. Mi libro, El Misterio de 
Jesucristo, es el mapa de esa excava-
ción. 

   El viaje no comenzó en los ca-
minos de Galilea, sino en las biblio-
tecas, auscultando el revelador si-
lencio de los historiadores de su 
tiempo, descifrando los ecos polé-
micos del Talmud, y sobre todo, es-
cuchando las voces que la ortodoxia, 
en su afán de unificar, se esforzó por 
acallar. A lo largo de mi investiga-
ción, lo que descubrí no fue una ver-
dad única y sólida, sino un fasci-
nante espejo roto en mil pedazos, 
donde cada fragmento reflejaba un 
rostro distinto, una posibilidad dife-
rente. Comprendí que el Jesús que 
hemos heredado no es una persona, 
sino un personaje; un extraordinario 
constructo literario y teológico te-

jido con los hilos de varias vidas y 
de un mito cósmico. 

   Mi primera gran sorpresa fue 
encontrarme con una sombra que se 
proyectaba desde un siglo antes.  

 

Jeshu Ben Pandera 

   A medida que me adentraba en 
los estratos más profundos de mi 
investigación, una figura emergía 
con una insistencia casi fantasmal. 
No era el Jesús de los Evangelios, 
pero se le parecía de una forma tan 
asombrosa que me obligó a replan-
tearlo todo. Era un eco, una prefigu-
ración que resonaba un siglo antes. 
Su nombre, proscrito y difamado, es 
Jeshu Ben Pandera. Descubrirlo 
fue como encontrar un boceto origi-
nal y detallado debajo de una pin-
tura famosa; de repente, la obra fi-
nal adquiere una nueva y desconcer-
tante profundidad. 

   Para encontrarlo, tuve que su-
mergirme en fuentes que la tradi-
ción cristiana ha ignorado o despre-
ciado: las versiones no censuradas 
del Talmud babilónico, el Tosefta, y 
especialmente en la literatura polé-
mica judía medieval como el Toldoth 
Jeschu. En estos textos, a menudo 
hostiles, se habla de un "Jeshu" (una 
forma del nombre hebreo de Jesús) 
que no vivió en tiempos de Poncio 
Pilatos, sino un siglo antes, durante 
el reinado de Alejandro Janneo 
(103-76 a.C.). 

   Los relatos rabínicos, aunque 
cargados de animosidad, dibujan un 
retrato con paralelismos sorpren-
dentes con el Jesús evangélico: 



 

245 
 

1. El Origen Controvertido: Al 
igual que el Jesús del Evangelio, se 
dice que su madre era Miriam (Ma-
ría). Sin embargo, los textos judíos 
insisten en que fue fruto de una 
unión ilegítima con un soldado ro-
mano o un hombre llamado Pan-
dera (o Pantera). Esta acusación de 
bastardía, que persiguió al cristia-
nismo primitivo (el filósofo Celso se 
hizo eco de ella en el siglo II), pa-
rece tener su origen en la historia 
de este primer Jeshu. 

2. La Conexión con Egipto: El Tal-
mud relata que Jeshu Ben Pandera 
huyó a Egipto, donde "aprendió la 
hechicería". Esta acusación de "ma-
gia" es, desde una perspectiva hostil, 
una forma de describir los milagros. 
Es fascinante que el Evangelio de 
Mateo también sitúe una parte de la 
infancia de Jesús en Egipto, aunque 
por motivos diferentes. La tradición 
esotérica, como la que recogen Stei-
ner o H. Spencer Lewis, afirma que 
esta estancia en Egipto fue clave pa-
ra su iniciación. 

3. El Maestro y sus Discípulos: A 
Jeshu Ben Pandera se le atribuyen 
cinco discípulos, cuyos nombres in-
cluso se mencionan en el Talmud 
(Mattai, Nakkai, Netzer, Buni y To-
dah). Se nos dice que "sedujo a Is-
rael" y lo "desvió", lo que, despojado 
de su carga negativa, significa que 
fue un líder carismático con un 
mensaje que desafiaba la ortodoxia 
de su tiempo. 

4. El Juicio y la Muerte: Fue juz-
gado por el Sanedrín por herejía e 
incitación a la idolatría, y condenado 
a muerte. Según el Talmud, fue lapi-

dado y luego "colgado de un ma-
dero" en la víspera de la Pascua. 
Aunque el método difiere de la cru-
cifixión romana, la fecha y la natu-
raleza de la ejecución como un cas-
tigo público por un crimen religioso 
son notablemente similares. 

   ¿Cómo fue posible la asimilación 
de su figura? 

 Aquí radica una de las claves del 
misterio. Cuando la comunidad cris-
tiana primitiva comenzó a dar forma 
a sus relatos orales y a ponerlos por 
escrito, décadas después de la muer-
te del Jesús de Nazaret, recurrieron 
a un acervo de historias, profecías y 
arquetipos. La figura de Jeshu Ben 
Pandera, un mártir y maestro cuya 
historia ya circulaba y que cumplía 
con muchos de los atributos mesiá-
nicos, se convirtió en un modelo 
ideal.   La asimilación no fue, proba-
blemente, un acto consciente de 
"plagio", sino un proceso orgánico 
de fusión. Las historias de ambos 
"Jesús" se entrelazaron en la memo-
ria colectiva. Los hechos de la vida 
del iniciado del siglo I a.C. sirvieron 
para "rellenar" los vacíos en la bio-
grafía del maestro del siglo I d.C. Es-
to explicaría por qué algunos relatos 
evangélicos parecen anacrónicos o 
por qué la Iglesia primitiva tuvo que 
esforzarse tanto en construir una 
genealogía que conectara a Jesús 
con David, uniendo a un "Salvador" 
espiritual con un arquetipo de rey 
terrenal. La confusión era tal que ya 
en el siglo II, como apunta Rudolf 
Steiner, los propios polemistas ju-
díos y cristianos confundían a am-
bas figuras. 



 

246 
 

   Desde la perspectiva esotérica 
que desarrollo en mi libro, la misión 
de Jeshu Ben Pandera fue de una 
importancia capital. Él fue, con toda 
probabilidad, el "Maestro de Justi-
cia" de la comunidad esenia de 
Qumrán. Los esenios eran los guar-
dianes de una tradición iniciática 
que buscaba preparar a la humani-
dad para una nueva etapa espiritual. 

   La misión específica de Jeshu 
Ben Pandera fue doble: 

Primero, revitalizar y purificar 
las enseñanzas esenias. Él fue el gran 
instructor que preparó a su comu-
nidad, no solo con reglas de vida as-
cética, sino con una profunda sabi-
duría sobre los misterios del alma 
humana y del cosmos.  

Segundo, y esto es fundamental, 
su misión fue preparar el vehículo fí-
sico para la encarnación del Cristo. 
La tradición esotérica sostiene que 
para que una entidad de la talla del 
Cristo Cósmico pudiera anclarse en 
la Tierra, se requería un linaje gené-
tico y un cuerpo físico de una pureza 
excepcional, algo que solo podía ser 
cultivado a lo largo de generaciones 
bajo una estricta disciplina espiri-
tual, como la que practicaban los 
esenios. Jeshu Ben Pandera fue el 
arquitecto de ese proceso. Él fue el 
heraldo que preparó el camino, no 
solo predicando, sino trabajando ac-
tivamente en la creación del "templo 
viviente" —el cuerpo de Jesús de 
Nazaret— que un siglo después es-
taría listo para recibir al Logos. 

    Así, Jeshu Ben Pandera no fue 
un rival de Jesús, sino su necesario 
precursor espiritual y biológico. Fue 

el ancla en la historia, el hombre cu-
ya vida y sacrificio crearon la matriz 
sobre la cual se tejería la leyenda y, 
en última instancia, el drama cósmi-
co del Jesús-Cristo que conocemos. 
Sin la sombra de este primer "ungi-
do", el misterio del segundo queda, a 
mi juicio, incompleto. 

El Jesús zelote y la violencia 
mesiánica 

   A medida que mi investigación 
avanzaba, una de las tensiones más 
irreconciliables que encontré residía 
en el propio discurso de Jesús. La 
imagen del maestro manso y hu-
milde, que nos pide amar a nuestros 
enemigos, chocaba frontalmente con 
destellos de una retórica autoritaria 
y violenta. Ningún pasaje encarna 
mejor esta contradicción que la con-
clusión de la parábola de las diez 
minas. 

   La cita, que se encuentra en el 
Evangelio de Lucas, capítulo 19, ver-
sículo 27, es brutal en su literalidad. 
Tras narrar la historia de un noble 
que parte a recibir un reino y re-
gresa para ajustar cuentas, la pará-
bola culmina con esta orden: "Pero a 
aquellos enemigos míos que no que-
rían que yo reinara sobre ellos, traed-
los acá y degolladlos en mi presen-
cia". 

La teología tradicional se ha esfor-
zado durante siglos en suavizar esta 
frase, relegándola al ámbito de la ale-
goría sobre el Juicio Final. Sin duda, 
esa es una capa de significado. Pero 
en mi investigación, aprendí a no des-
cartar el contexto histórico literal que 
subyace a la metáfora.  



 

247 
 

   

MAGDALENA-SOPHIA 
La imagen trata de representar a María Magdalena como encarnación  de la divina Sophia, la sabiduría. 
Ella es el recipiente que guarda la esencia del conocimiento esotérico, la portadora de una luz que no 
solo ilumina, sino que también nutre y transforma. Es la manifestación de la energía femenina sagrada, 
un espejo de la divinidad que reside en lo profundo de cada ser, invitando a la contemplación de la 
unión mística y la revelación interior. Detrás de ella se despliega la Flor de la Vida, una estructura 
geométrica que representa la creación, la interconexión de todas las cosas y la matriz de la existencia. 



 

248 
 

Me pregunté: ¿por qué utilizar 
una imagen tan específica y sangui-
naria, tan distinta de las bucólicas 
escenas de siembra y pastoreo de 
otras parábolas? 

   La respuesta, creo, se encuentra 
en la historia real de Judea en aque-
lla época. La parábola no es una in-
vención abstracta; es un reflejo di-
recto y crudo de la política asmonea 
y herodiana. El historiador Flavio 
Josefo nos relata un episodio casi 
idéntico. A la muerte de Herodes el 
Grande en el 4 a.C., su hijo Arquelao 
viajó a Roma para que el emperador 
Augusto le confirmara como rey. 
Mientras estaba fuera, una delega-
ción de judíos influyentes también 
viajó a Roma para protestar contra 
él, declarando que no querían que 
reinara sobre ellos. Augusto, sin 
embargo, le concedió el título de et-
narca. A su regreso a Judea, Arque-
lao desató una brutal represión, eje-
cutando a unos 3.000 de sus opo-
nentes en el Templo durante la Pas-
cua. 

   El auditorio de Jesús conocía 
perfectamente esta historia. La pa-
rábola del "noble que parte a recibir 
un reino" y que a su vuelta ejecuta a 
sus enemigos no era una fantasía le-
jana, era una crónica política re-
ciente y traumática. Al usar esta 
analogía, Jesús no estaba hablando 
en abstracto; estaba colocándose a 
sí mismo en el papel del rey legítimo 
que regresa para reclamar su trono 
y castigar a quienes lo han recha-
zado. 

   Esta no es la única pista. Mi in-
vestigación me llevó a identificar 

otros "fósiles lingüísticos" de esta 
mentalidad mesiánico-política: 

 

-La compra de espadas: Justo an-
tes de su arresto, en Lucas 22:36, Je-
sús da una orden explícita y descon-
certante: "el que no tiene espada, 
venda su capa y compre una". La jus-
tificación posterior de los discípulos 
("Señor, aquí hay dos espadas") y la 
respuesta de Jesús ("Basta") ha sido 
interpretada como una renuncia a la 
violencia, pero el mandato inicial es 
inequívocamente militar. 

-"No he venido a traer paz, sino 
espada": Esta afirmación en Mateo 
10:34, aunque a menudo espirituali-
zada como una referencia a la divi-
sión familiar que causa la fe, tiene 
un eco literal y poderoso en un con-
texto de insurrección nacional. 

-El círculo íntimo: La presencia de 
Simón el Zelote (o "el Cananeo", del 
arameo qan'ana, que significa lo 
mismo), o a los hijos de Zebedeo 
como Boanerges ("Hijos del Trueno", 
posiblemente por su temperamento 
violento o celo ardiente), no es anec-
dótica. Los zelotes eran el partido de 
la resistencia armada, los "celosos" 
de la Ley que creían en la expulsión 
violenta de los romanos. La tradi-
ción que identifica a Judas Iscariote 
con los sicarii (la facción más ex-
trema de los zelotes, que practica-
ban asesinatos selectivos con dagas) 
refuerza esta conexión. Un líder no 
elige a sus lugartenientes por ca-
sualidad; sus perfiles reflejan la na-
turaleza de su movimiento. 

   La presencia de una machaira 
(espada corta o daga) en manos de 



 

249 
 

Simón Pedro en Getsemaní no con-
firma una militancia formal en el 
partido Zelote, pero sí lo sitúa inne-
gablemente dentro de la mentalidad 
de resistencia galilea propia de un 
clima pre-revolucionario. 

   Históricamente, el hecho de que 
un pescador portara un arma oculta 
lo acercaba peligrosamente a la ca-
tegoría de los sicarii (facción extre-
mista zelote) o lestai (bandidos re-
beldes) ante los ojos de Roma. Esto 
sugiere que, antes de comprender la 
naturaleza pacifista del Reino, Pedro 
compartía la expectativa mesiánica 
zelote: la creencia de que la libera-
ción de Israel requeriría un alza-
miento armado inminente contra la 
ocupación imperial. 

   Fue así como me topé con el 
rostro ineludible del Jesús Zelote. 
No necesariamente un guerrillero, 
pero sí un pretendiente al trono de 
David, un líder mesiánico cuya mi-
sión tenía una dimensión política 
innegable. Su entrada en Jerusalén a 
lomos de un asno no fue solo un acto 
de humildad, fue una provocación 
política deliberada, la recreación de 
la entrada real profetizada por Zaca-
rías. Su purga del Templo no fue un 
arrebato de ira, fue la toma simbó-
lica del centro neurálgico del poder 
judío. 

   Todo esto culmina en su ejecu-
ción. La crucifixión no era un castigo 
judío por blasfemia; era la pena ro-
mana por excelencia para los delitos 
de sedición. La inscripción que Pila-
tos ordenó colocar en la cruz, el ti-
tulus crucis, no era una burla, era la 
sentencia oficial: "Rey de los Judíos". 

Jesús no murió por declararse "Hijo 
de Dios" en un sentido metafísico 
que un pragmático gobernador ro-
mano difícilmente entendería, sino 
por ser percibido como un rey rival, 
una amenaza directa para el poder 
del César. 

   Este Jesús guerrero, cuya me-
moria resultaba incómoda y peli-
grosa para una fe que buscaba so-
brevivir y expandirse en el Imperio 
Romano, fue convenientemente 
suavizado por los evangelistas dé-
cadas después. Sus rasgos más com-
bativos se difuminaron, sus procla-
mas políticas se espiritualizaron. 
Pero los ecos de su voz autoritaria y 
regia, la voz del rey que reclama su 
trono, aún resuenan en esos ver-
sículos que, como la conclusión de la 
parábola de las minas, nos obligan a 
mirar más allá del velo y a recono-
cer la turbulenta y apasionada reali-
dad histórica que le dio origen. 

   Tales indicios llegaron a los 
Evangelios porque los evangelistas 
escribieron un palimpsesto. Sobre la 
historia real de un profeta apocalíp-
tico galileo que fue confundido (o 
coincidió en métodos) con la resis-
tencia anti-romana, escribieron la 
teología de un Cristo espiritual y 
universal. Sin embargo, la "tinta" de 
la historia original era tan fuerte 
que sangró a través de las páginas, 
dejándonos ver al Jesús que cami-
naba peligrosamente cerca del filo 
de la espada zelote. 

   Hay que recordar que los Evan-
gelios se redactaron (en su forma fi-
nal) después de la destrucción de Je-
rusalén en el año 70 d.C., en un mo-



 

250 
 

mento en que los cristianos necesi-
taban desesperadamente distan-
ciarse de la rebelión judía para no 
ser aniquilados por Roma1. 

El Camino iniciático del Car-
melo a Heliópolis 

   Cuando mi investigación me lle-
vó a seguir las huellas de los "años 
perdidos" de Jesús, esas dos décadas 
de silencio entre su debate en el 
Templo a los doce años y el inicio de 
su ministerio público, me encontré 
con un mapa fascinante que se ex-
tendía mucho más allá de Galilea. 
Las rutas caravaneras hacia el Este 
me susurraron historias de un joven 
profeta llamado Issa, registradas en 
manuscritos tibetanos y persas. Este 
Issa no era una figura mítica, sino un 
buscador apasionado, un joven re-
volucionario espiritual que desafia-
ba las rígidas castas de la India con 
la misma audacia con la que, años 
más tarde, se enfrentaría a la hipo-
cresía de los mercaderes del Tem-
plo. Era él, el Jesús de los "anales 
ocultos". 

   Pero, ¿cuál fue el origen de esa 
sabiduría y esa valentía? ¿De dónde 
procedía un joven con tal conoci-
miento y autoridad? La respuesta, 

                                                           
1
 Es imperativo señalar una distinción textual 

crítica: aunque la redacción teórica de los evange-
lios se sitúa a finales del siglo I, no conservamos 
los manuscritos originales (autógrafos) de los 
evangelistas. Las copias físicas completas más 
antiguas del Nuevo Testamento que han llegado 
hasta nosotros (como el Codex Sinaiticus o el Co-
dex Vaticanus) datan del siglo IV. Esto implica que 
existe un "silencio documental" de casi trescientos 
años entre los hechos y los libros definitivos, un 
periodo fluido de transmisión manuscrita durante 
el cual los textos pudieron ser objeto de ediciones, 
armonizaciones teológicas o censuras previas a su 
fijación canónica bajo la tutela de la Iglesia impe-
rial. 

según las fuentes esotéricas y las 
crónicas secretas que tuve el privi-
legio de consultar para mi libro, no 
se encuentra en las sinagogas de 
Nazaret, sino en las alturas del Mon-
te Carmelo. 

El Monte Carmelo: Crisol de la 
Sabiduría esenia 

   El Monte Carmelo no era tan so-
lo una montaña en la costa de Pa-
lestina. Desde tiempos inmemoria-
les, mucho antes del profeta Elías, 
había sido un centro espiritual, un 
faro de conocimiento. En la época de 
Jesús, albergaba una de las escuelas 
de profetas más importantes y se-
cretas, un colegio iniciático dirigido 
por una rama de los esenios-naza-
renos. Esta comunidad no era como 
la más ascética y apocalíptica de 
Qumrán; representaban una co-
rriente más universalista y mística, 
heredera directa de las antiguas es-
cuelas de misterios de Egipto y Cal-
dea. Eran los "B'nai-Amen", los "Hi-
jos del Amén", guardianes de la Gno-
sis.   La vinculación de Jesús con esta 
escuela es fundamental. Fue allí, en 
el Carmelo, donde el joven José (su 
nombre de nacimiento, según estas 
crónicas) recibió su educación pri-
maria y espiritual. No aprendió a ser 
carpintero en un taller de pueblo, 
sino que fue instruido en los miste-
rios de la naturaleza, en la ciencia de 
la curación, en la astrología sagrada 
y, sobre todo, en las doctrinas secre-
tas sobre el alma humana y su cone-
xión con la divinidad. El Carmelo fue 
su "Nazaret" espiritual, el lugar 
donde fue "consagrado" (significado 
de nazir) para su misión. 



 

251 
 

   

RENACIMIENTO 
Desde las profundidades primordiales, las aguas, cuna de toda existencia, emerge una figura imponente. A 
sus espaldas, se despliega un círculo zodiacal que encierra los arcanos de la existencia, las influencias as-
trales y las leyes inmutables del cosmos. Los símbolos zodiacales, intrincados y antiguos, rodean su cabeza, 
sugiriendo un pasado, una historia de ciclos y de conexiones terrenales. Sin embargo, la figura no está 
atrapada por ellos; su emergencia del agua es una ruptura, una nueva génesis. La ilustración pretende ser 
una oda a la capacidad de trascender lo preestablecido y de forjar un camino propio, liberado de las atadu-
ras de un guion cósmico, para ascender a un plano superior de conciencia. 



 

252 
 

   Fue desde este crisol de sabidu-
ría desde donde partió hacia el Este. 
Su viaje a la India, el Tíbet y Persia 
no fue una aventura improvisada, 
sino una etapa programada de su 
formación. La Gran Fraternidad, cu-
ya sede principal estaba en Egipto, 
entendía que el futuro Maestro del 
Mundo debía conocer y sintetizar en 
sí mismo la sabiduría de todas las 
grandes tradiciones. El joven Issa 
fue a Oriente no tanto a aprender de 
cero, sino a "recordar" y a confron-
tar su propia gnosis, ya adquirida en 
el Carmelo, con las enseñanzas de 
los grandes Budas y los sabios Ma-
gos2. 

De Issa a Jesús el Cristo: El 
sello de Heliópolis 

Tras su periplo por Oriente, que 
duró varios años, regresó a Occi-
dente, pero no directamente a Pales-
tina. Su destino final era Heliópolis, 
la "Ciudad del Sol" en Egipto. Allí se 
encontraba el Templo Supremo de 
la Gran Fraternidad, el centro iniciá-
tico más elevado del mundo cono-
cido. Si el Carmelo fue su universi-

                                                           

2 El viaje de Issa (Jesús) a la India, se susten-

ta, entre otras fuentes, en los supuestos manuscri-
tos tibetanos del monasterio de Hemis (Ladakh), 
dados a conocer por el explorador ruso Nicolas 
Notovitch en su obra La vida desconocida de Je-
sucristo (1894), donde se relata la estancia del 
profeta Issa en la India. La interpretación específi-
ca de que Jesús no acudió como un mero alumno 
("tabula rasa"), sino como un iniciado que confron-
tó la ortodoxia hindú (rechazando el sistema de 
castas) y budista contrastándola con su propia sa-
biduría esenia adquirida previamente en el Carme-
lo, es desarrollada en profundidad en El Evangelio 
de Acuario de Jesús el Cristo (Levi H. Dowling, 
1908).  

 

dad, Heliópolis fue su doctorado, el 
lugar donde se sometería a las 
pruebas finales. 

   En las criptas subterráneas de 
Heliópolis, que conectaban simbóli-
camente con la Gran Pirámide, el 
iniciado se enfrentaba a las pruebas 
de los cuatro elementos, a sus pro-
pios miedos y a las tentaciones del 
poder. Era un descenso a la "tumba" 
de la personalidad, una muerte mís-
tica de la que debía resurgir trans-
formado. 

   Y es aquí donde el misterio hu-
mano se abre a lo divino. Com-
prendí, como enseñaban los anti-
guos Misterios, la diferencia crucial 
entre Chréstos (del griego, "el 
bueno", "el útil"), el aspirante en su 
proceso de purificación, el "hombre 
de dolor" que pule las aristas de su 
personalidad, y Christos (del griego, 
"el ungido"), aquel que ha comple-
tado el camino, ha superado las 
pruebas y en quien la divinidad in-
terior, el "Maestro secreto", ha des-
pertado y tomado el control. 

   Jesús, el hombre, en sus múlti-
ples facetas —el niño educado en el 
Carmelo, el joven Issa que viajó por 
Oriente— recorrió ese arduo sen-
dero del Chréstos. Cada prueba, ca-
da desafío, cada acto de compasión y 
de enseñanza, fue un paso en la pre-
paración de su ser. En la ceremonia 
final en Heliópolis, al superar la úl-
tima iniciación, se produjo la gran 
transmutación. Ya no era solo Jesús 
el Nazareno, el iniciado del Carmelo. 
Se había convertido en Jesús el 
Cristo. Había sido "ungido", no con 
aceite por manos humanas, sino por 



 

253 
 

el fuego del Espíritu. Su ser indivi-
dual se había convertido en un canal 
perfecto, en un templo viviente listo 
para albergar la conciencia del Lo-
gos Cósmico. 

   Por lo tanto, la vinculación con 
el Monte Carmelo es la clave que 
desvela el origen de su extraordina-
ria sabiduría y misión. No fue un 
profeta surgido espontáneamente 
de la Galilea rural, sino el fruto más 
perfecto de una antiquísima tradi-
ción iniciática. El Carmelo le dio las 
herramientas, sus viajes le dieron la 
perspectiva universal, y Heliópolis le 
otorgó el sello final, transformando 
al hombre de dolor en el Ungido, 
preparando el escenario para el 
drama cósmico que estaba a punto 
de desplegarse en las colinas de Ju-
dea. 

   Este secreto solar adquirido en 
las criptas del Nilo necesitaba ser 
vertido en el cántaro de la historia 
visible. Lo que había ocurrido en el 
ocultamiento de Egipto debía ser ra-
tificado a la luz del día en Palestina. 
Aquí cobra sentido el encuentro con 
Juan el Bautista. El rito del Jordán 
seguramente no fue una iniciación 
—pues quien venía de Heliópolis ya 
poseía una jerarquía espiritual su-
perior a la del Bautista— sino una 
"exteriorización". Fue la traducción 
exotérica de un suceso esotérico. 
Juan, el último gran profeta de la Ley 
antigua, no confirió el espíritu a Je-
sús, sino que tuvo la videncia para 
reconocer lo que Jesús ya traía inte-
grado.  

 

 

"El Patrón del Salvador: Ecos de un 
mito universal" 

  Mientras desentrañaba las capas 
que conforman la figura de Jesús, mi 
investigación me enfrentó a un fe-
nómeno asombroso y recurrente: la 
biografía del Nazareno, especial-
mente en sus momentos más mila-
grosos, no era única. Al contrario, 
parecía seguir un guion arquetípico, 
un patrón universal que resonaba 
en las historias de otros "salvado-
res" y dioses-hombres de la anti-
güedad, mucho antes de que se es-
cribieran los Evangelios. 

   Descubrí, por ejemplo, que la 
historia de Krisna en la India, na-
rrada en los Puranas, incluye un na-
cimiento virginal de su madre De-
vaki, un tirano (Kamsa) que ordena 
la masacre de los infantes para eli-
minarlo, una infancia entre pastores 
y la realización de milagros. De for-
ma similar, el dios persa Mitra, cuyo 
culto se extendió por todo el Impe-
rio Romano compitiendo con el cris-
tianismo primitivo, también nació 
de una virgen un 25 de diciembre en 
una cueva, fue adorado por pastores 
y magos, tuvo doce discípulos, cele-
bró una "última cena" y, tras su 
muerte, resucitó al tercer día. 

   Los paralelismos continúan. 
Dioniso en Grecia, nacido de la vir-
gen Sémele, convirtió el agua en 
vino en unas bodas y fue llamado 
"Salvador" y "Rey de Reyes". Attis 
de Frigia, nacido de la virgen Nana, 
fue conocido como el "Buen Pastor" 
y su muerte y resurrección en el 
equinoccio de primavera se cele-
braba con rituales de duelo seguidos 



 

254 
 

de una explosión de alegría. Incluso 
Horus en Egipto, hijo de la diosa 
virgen Isis, fue bautizado, tuvo doce 
discípulos y fue traicionado, mu-
riendo y resucitando. 

   Al principio, esta acumulación 
de coincidencias podría llevar al ci-
nismo, a pensar que la historia de 
Jesús es un simple plagio. Sin em-
bargo, la conclusión a la que llegué 
es mucho más profunda. Estos pa-
ralelismos no invalidan la figura de 
Jesús; más bien, la elevan y la inser-
tan en una tradición universal. 

   Lo que estos "mitos solares" y 
leyendas de dioses-hombres repre-
sentan no es una biografía histórica, 
sino el viaje arquetípico del alma 
humana hacia la divinidad. El na-
cimiento de una virgen simboliza el 
nacimiento de la conciencia espiri-
tual a partir del alma purificada. La 
persecución por un tirano repre-
senta la resistencia de nuestro ego 
inferior a este nuevo nacimiento. 
Los milagros son la manifestación 
de los poderes del espíritu sobre la 
materia. La muerte y resurrección al 
tercer día es el núcleo del proceso 
iniciático: la muerte mística del viejo 
"yo" y el renacimiento a una vida 
superior e inmortal. 

   La vida de Jesús, por lo tanto, 
fue contada utilizando este lenguaje 
simbólico y universal porque sus se-
guidores (especialmente los de tra-
dición helenística y gnóstica) reco-
nocieron en él la encarnación real y 
tangible de este arquetipo. No co-
piaron un mito; utilizaron el len-
guaje del mito, el único capaz de ex-
presar verdades transpersonales, 

para explicar la magnitud de lo que 
había ocurrido. Jesús no fue otro 
dios solar, sino la manifestación his-
tórica perfecta de ese principio crís-
tico solar que todas estas culturas 
habían intuido y venerado a través 
de sus propios avatares. 

 

Nicea: La construcción del 
dogma y el silencio de la Gnosis 

 

El Concilio de Nicea (325 d.C.) no 
fue una asamblea de místicos, sino 
un congreso político presidido por 
el emperador. Allí se forjó la ortodo-
xia a martillazos. Se decidió por vo-
tación la divinidad de Jesús, se esta-
bleció el dogma de la Trinidad y, lo 
más importante, se declaró herejía a 
todo lo que no encajara en este nue-
vo molde. Los evangelios que pre-
sentaban a un Jesús demasiado hu-
mano, demasiado místico o de-
masiado revolucionario, fueron 
proscritos y quemados. Fue la victo-
ria de la estructura sobre la expe-
riencia, del dogma sobre la gnosis (el 
conocimiento directo). En el corazón 
de esta purga, se silenció especial-
mente a la figura de María Magda-
lena. La "apóstol de los apóstoles" y 
compañera íntima, portadora de la 
Sabiduría (Sofía), fue degradada a la 
figura de una prostituta arrepentida. 
Marginarla a ella fue un acto delibe-
rado para extirpar el principio fe-
menino y sapiencial de la fe, cimen-
tando así una iglesia patriarcal don-
de el acceso a lo divino debía pasar 
por el intermediario de un clero ex-
clusivamente masculino. 



 

255 
 

   

LA ASCENSIÓN 
Jesús, como prototipo del hombre liberado, se eleva hacia lo alto. Bajo sus pies, emergiendo de las profundi-
dades del océano, dos manos colosales de agua pura se elevan, esculpidas por una fuerza invisible. Son las 
manos de la “Mater”, la esencia maternal de la creación, que con amor y poder inmensurable, sostienen y 
elevan a su hijo. Esta composición, donde lo terrenal se encuentra con lo divino, lo tangible con lo etéreo, 
simboliza el viaje del hombre que se eleva de la materia, sostenido por el amor primordial y la gracia divina. 
Es un canto visual a la resurrección, a la esperanza y al poder transformador del espíritu sobre la materia. 



 

256 
 

El Gólgota: El nacimiento Cós-
mico en la muerte de un Hombre 

   Permítanme para acabar, dete-
nerme en el que considero el cora-
zón palpitante de todo el enigma, el 
evento que trasciende la biografía 
de un hombre para convertirse en 
un hito en la biografía de nuestro 
planeta: el Misterio del Gólgota. Du-
rante mi investigación, comprendí 
que limitar la crucifixión a la ejecu-
ción de un líder religioso, por muy 
trascendente que fuera, era como 
observar un eclipse solar fijándose 
únicamente en la silueta de la luna y 
olvidando la inmensidad del sol que 
oculta. El drama que se desarrolló 
en aquella colina a las afueras de Je-
rusalén no fue un final, sino un na-
cimiento de proporciones cósmicas. 

   La tradición esotérica, a la que 
he prestado especial atención en mi 
obra, nos enseña que el ser al que 
llamamos Cristo no es originario de 
nuestra esfera terrestre. Es una en-
tidad de una jerarquía inmensa-
mente superior, un arcángel cuya 
morada natural es el Sol, el corazón 
espiritual de nuestro sistema. Es la 
encarnación del Logos, del principio 
de Amor-Sabiduría. Su unión con el 
hombre Jesús durante el Bautismo 
en el Jordán fue el inicio de un pro-
ceso inaudito: el descenso gradual 
de esta conciencia solar a la densi-
dad de la existencia humana. Fue un 
período de tres años que, desde una 
perspectiva cósmica, puede compa-
rarse con una gestación. El Cristo se 
estaba aclimatando, "encarnando" 
en el sentido más profundo, en las 
condiciones vibratorias de la Tierra 

a través del purísimo vehículo que 
Jesús de Nazaret le había ofrecido. 

   Pero el momento culminante, el 
verdadero "parto" a la vida terres-
tre, ocurrió en la cruz. Cuando la 
sangre de aquel cuerpo único, por-
tador de una divinidad, se derramó 
y fue absorbida por la tierra, algo 
cambió para siempre en la estruc-
tura oculta de nuestro mundo. Cabe 
considerar que no fue un simple 
fluido biológico manchando la tie-
rra. Fue un acto alquímico. El "Yo" 
solar que habitaba esa sangre se li-
beró del contenedor individual (el 
cuerpo de Jesús) y penetró en la cor-
teza terrestre. 

   En ese instante, la entidad crís-
tica no "ascendió" simplemente para 
abandonar el planeta, como se in-
terpreta comúnmente. Al contrario: 
se fusionó con él. El Cristo se ancló 
en el cuerpo etérico de la Tierra, 
convirtiéndose en su nuevo Espíritu 
Planetario, en su Anima Mundi. 

   Este es el verdadero sacrificio, 
mucho más vasto que el sufrimiento 
físico. Fue una "muerte cósmica" en el 
sentido de que una entidad de liber-
tad y luz solar aceptó voluntaria-
mente limitarse, vincular su destino 
al de un planeta denso y a la humani-
dad que en él evoluciona. Desde el 
Gólgota, la Tierra ya no es la misma.   
El aura etérica de nuestro mundo, an-
tes impregnada únicamente por las 
fuerzas de la herencia y la ley (sim-
bolizadas por Jehová), fue fecundada 
por la fuerza del amor universal e in-
condicional. 

   ¿Qué significa esto para nosotros, 
los seres humanos? Significa que, a 



 

257 
 

partir de ese momento, el encuentro 
con el Cristo ya no requiere una ini-
ciación externa en templos de piedra, 
un viaje astral al Sol como en los an-
tiguos Misterios. La fuerza crística, 
esa energía de resurrección, está 
ahora presente en la propia atmós-
fera espiritual de la Tierra, accesible 
a todo aquel que prepare su ser in-
terior para recibirla. El Cristo ya no 
es una entidad externa a la que in-
vocar, sino una fuerza viva que pul-
sa en el campo etérico del planeta y, 
por correspondencia, en el micro-
cosmos de cada ser humano. 

   Si bien Marí a Magdalena y los 
apo stoles fueron los primeros en 
contemplar al Resucitado, fue Pablo 
de Tarso quien aporto  la prueba de 
esta mutacio n planetaria. Pablo, al 
transformar al profeta judí o en un 
principio co smico, quiza s se alejo  
del Jesu s histo rico, pero fue el pri-
mero en comprender la realidad 
esote rica del futuro: que el Cristo ya 
no estaba circunscrito a la biologí a 
de un nazareno ni a la geografí a de 
Judea. Su visio n confirma que el en-
cuentro con lo divino no depende de 
haber conocido fí sicamente al hom-
bre, sino de percibir la presencia vi-
va que satura la atmo sfera espiritual 
del mundo. 

   La resurrección de Jesús, por 
tanto, no debe entenderse tan solo 
como la reanimación de un cuerpo 
físico, un milagro aislado en la histo-
ria. Fue la manifestación exterior de 
este evento cósmico interior: la vic-
toria del Espíritu de Vida sobre la 
materia en descomposición. El 
"cuerpo glorioso" en el que se apa-

reció a sus discípulos era el arque-
tipo del cuerpo espiritual que todo 
ser humano está destinado a cons-
truir. 

   Por eso, en mi libro, insisto en 
que el Misterio de Jesucristo no es 
un relato del pasado. Es una reali-
dad viva y actuante. Cada vez que un 
ser humano se abre a la compasión, 
al sacrificio del ego y al amor desin-
teresado, está sintonizando con la 
vibración del Cristo Planetario. El 
Gólgota no fue un evento que ocu-
rrió hace dos mil años; es un portal 
que se abrió en el tiempo y que 
permanece abierto, ofreciendo a ca-
da alma la posibilidad de su propia 
crucifixión del "yo" inferior y su 
propia resurrección a una concien-
cia superior. 

    El Logos ya no habita en un cie-
lo lejano, sino en el corazón mismo 
de nuestro mundo, esperando ser 
descubierto. 

   Quizás, y esta es la conclusión a 
la que me ha llevado mi largo pere-
grinaje, el enigma no reside en des-
velar quién fue Jesús histórica-
mente. El verdadero misterio que él 
vino a encarnar es que el Cristo no 
es una figura a la que adorar en un 
altar, sino una semilla divina plan-
tada en el corazón de cada ser hu-
mano, esperando el momento de 
germinar, de nacer en nuestra pro-
pia cueva interior y de transfigurar-
nos. La búsqueda del rostro de Je-
sús, al final, se convierte en la bús-
queda de nuestro propio rostro ver-
dadero. Y esa es una aventura a la 
que estamos todos invitados. 

 



 

258 
 

 
 

 
 

 
 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

  

https://es.pinterest.com/pin/10555380371792157/ 

 

https://antakarana.org/


 

259 
 

SECCIÓN PSICOLOGÍA ESPIRITUAL 
Y TRANSPERSONAL 

Josep Gonzalbo Gómez 
 

 

¿TE APUNTAS A LA CONSTRUCCIÓN DE 
PUENTES? 

Hay momentos en los que todo parece 
dividido: personas, pueblos, ideas, 
creencias, culturas, emociones… Todo 
en tensión, enfrentado, separado. Co-
mo si la humanidad estuviera partida 
en orillas opuestas, sin posibilidad de 
encuentro. Y tú, yo, cualquiera… mu-
chas veces acabamos atrapadas, atra-
pados, en una de esas orillas. Ya sea 
como espectadores pasivos, o como 
participantes activos en el juicio, el re-
chazo o la indignación. 

Pero ¿y si tu alma estuviera aquí para 
algo muy distinto? 

La palabra pontífice significa literal-
mente “constructor de puentes”. Y no 
es una cualidad exclusiva de quienes li-
deran religiones o instituciones. Es una 
vocación profunda del alma despierta. 
Una persona consciente —como tú— 
está llamada a tender puentes entre los 
mundos que se rechazan, entre los 
egos que se combaten, entre las emo-
ciones que se desbordan. 

Y sí, a veces esos dos lados son sim-
plemente dos partes de ti: la que quie-
re evolucionar y la que tiene miedo; la 
que busca amar y la que aún se prote-
ge; la que quiere abrirse y la que duda. 
El gran puente empieza dentro de ti. 

Como es abajo, es arriba. Como es 
adentro, es fuera. 

Los conflictos que vemos en la humani-
dad son el reflejo de nuestra incapaci-
dad —o desinterés— por crear espa-
cios de encuentro y comprensión. Lo 
que nos separa no es el desacuerdo. Lo 
que nos separa es la ausencia de un 
puente. 

Pero no todos los puentes sirven. 

Los puentes construidos desde el ego 
tienen fecha de caducidad. Son tratos, 
alianzas, acuerdos mentales o emocio-
nales que solo duran mientras convie-
nen a los intereses de una o ambas par-
tes. Basta una emoción intensa, una 
ofensa o una diferencia, para que ese 
puente se derrumbe o desaparezca 
como si nunca hubiera existido. 

Solo los puentes del alma permanecen. 

Son más lentos, más silenciosos, más 
invisibles. Pero son sólidos. No depen-
den de que las aguas estén calmadas. 
Se construyen desde la comprensión, la 
compasión y la visión profunda de la 
unidad. No necesitan que ambas orillas 
estén de acuerdo, solo necesitan que 
alguien se atreva a poner la primera 
piedra… y esa piedra puede ser tu con-
ciencia. 

Hoy más que nunca, la humanidad ne-
cesita constructores de puentes. En tus 
relaciones, en tu comunidad, en tus re-
des, en el mundo. Y sí, también tú pue-
des serlo. 

Tres prácticas concretas para cultivar 
tu capacidad de construir puentes: 

1. Observa tus propias orillas interio-
res. Cuando te sientas dividida, divi-
dido, entre dos emociones, decisio-
nes o actitudes, siéntate en silencio 
y observa ambas partes sin juzgar. 



 

260 
 

Pregúntate: ¿qué hay de verdadero 
en cada una? Esta práctica fortalece 
tu capacidad de integración. 

2. Elige cada día una acción concreta 
para unir, no separar. Puede ser un 
mensaje conciliador, una palabra de 
reconocimiento, una disculpa, o 
simplemente un silencio que evita el 
conflicto. Actos pequeños que, su-
mados, construyen caminos. 

3. Medita cinco minutos al día visuali-
zando un puente de luz. Visualiza 
que desde tu corazón emerge un 
puente hacia alguien con quien tie-
nes una distancia emocional. No ne-
cesitas hablar ni resolver nada. Solo 
sostener ese puente con amor, y 
permitir que actúe en un plano más 
profundo. 

Tender puentes no significa ceder, ni 
olvidar tus valores, ni silenciar tu ver-
dad. Significa ofrecer el espacio donde 
lo que parece opuesto puede encontrar 
una posibilidad de comprensión, inclu-
so sin acuerdos. La verdadera unión no 
nace de la uniformidad, sino del respe-
to profundo a la diversidad. 

Este es un llamado a las almas cons-
tructoras, a quienes ya no quieren pe-
lear por tener razón, sino vivir desde la 
verdad. Un llamado a ti, que sientes 
que algo más profundo late dentro. 

Tú puedes ser un puente entre lo que 
ha estado separado por siglos. 

Tú puedes ser el primer paso hacia una 
humanidad más unida. 

¿Te apuntas a la construcción de puen-
tes? 

Vídeo:  

https://youtu.be/boPTFyIk7H8  

EL MAESTRO, LA MAESTRA QUE 
APRENDE 

Hay muchas ideas sobre lo que es un 
maestro espiritual. Algunas lo colocan 
por encima, lo elevan, lo rodean de so-
lemnidad, lo separan del mundo coti-
diano. Se le imagina sabio, inalterable, 
rodeado de silencio o de ceremonias, 
como si hubiera dejado atrás las pre-
guntas de los demás. 

Pero la verdadera maestría es otra co-
sa. 

Un verdadero maestro no busca tener 
discípulos. Busca encender la llama en 
otros para que descubran su propia luz. 
Y cuando la luz en otro comienza a 
despertar, el maestro no la apaga con 
su sombra, ni la atrapa con su ego. La 
honra. La celebra. Porque sabe que el 
verdadero servicio no es ser admira-
do… sino ver al otro elevarse. 

Y así, sin pretensiones, se revela lo 
esencial: Un maestro, una maestra, es 
antes que nada un discípulo de la vida. 

Alguien que aprende de cada instante. 
De cada encuentro, de cada conflicto, 
de cada gesto, incluso de lo que no en-
tiende al principio. Alguien que ve lo 
sagrado en lo cotidiano. No necesita ri-
tuales elaborados ni montañas lejanas 
para ceremonias. No busca templos ex-
ternos, porque ha descubierto que el 
verdadero altar está en la forma en la 
que mira, escucha, toca, responde y 
ama en cada instante. 

El maestro verdadero no es quien da 
muchas lecciones… 

Es quien vive lo que dice sin esfuerzo, 
con naturalidad, con humildad. 

https://youtu.be/boPTFyIk7H8


 

261 
 

Es quien se deja transformar por cada 
persona que llega a su vida. 

Es quien, aún con muchos años de ca-
mino, sigue aprendiendo como el pri-
mer día. 

Y por eso, no necesita recordarse 
maestro. Porque lo es. Y lo será, preci-
samente porque nunca dejará de 
aprender. 

La sabiduría no es un lugar al que se 
llega. Es una forma de caminar por la 
vida. Es una forma de mirar la existen-
cia con los ojos del alma, sabiendo que 
todo lo que sucede está enseñando al-
go. 

Tres ejercicios prácticos para cultivar 
la maestría cotidiana: 

1. Honra al que te enseña, aunque no 
lo sepa. Piensa en alguien con quien 
hayas tenido un conflicto o una re-
lación desafiante. Escríbele una car-
ta de agradecimiento por lo que te 
enseñó (aunque no se la envíes). Así 
fortaleces tu mirada de aprendiz y 
disuelves las resistencias del ego. 

2. Practica la contemplación del ins-
tante. Durante un momento del día 
(lavando los platos, caminando, en 
una conversación), detente a sentir 
la sacralidad de lo que estás hacien-
do. Pregúntate: ¿Qué enseñanza 
hay aquí? ¿Qué está diciendo la vida 
ahora? 

3. Transforma la pregunta “¿por qué 
me pasa esto?” en “¿para qué?” Ca-
da vez que surja una incomodidad o 
un reto, observa tu reacción habi-
tual. Luego, haz conscientemente el 
giro: ¿Qué quiere enseñarme esta 
situación? ¿Qué parte de mí puede 
madurar gracias a esto? 

Ser maestro no es una meta. Es un es-
tado de humildad consciente que reco-
noce la dignidad de la vida en todas sus 
formas. 

No se trata de que el mundo te escu-
che, sino de que tú seas capaz de escu-
char al mundo con un corazón abierto. 

La maestría comienza cuando ya no ne-
cesitas ser maestro… porque reconoces 
que siempre serás discípulo. 

Vídeo:  

https://youtu.be/OQXdn2mtcj4   

 

EMBELLECE EL MUNDO, COMPROMÉ-
TETE 

Muchas veces, no nos damos cuenta de 
que la forma en que tratamos nuestro 
entorno refleja, con precisión, nuestro 
estado de consciencia. Pensamos que 
el exterior no tiene mucho que ver con 
nuestro mundo interior, pero la verdad 
es que todo está íntimamente entrela-
zado.  

Lo que haces con tus residuos, cómo 
usas el agua, la luz, cómo dejas un lugar 
después de usarlo, lo que consumes y 
cómo lo consumes… todo eso está ha-
blando de ti, de cómo entiendes la vi-
da, y del vínculo que mantienes con to-
dos los seres que la comparten contigo. 

No se trata solo de separar la basura o 
de apagar las luces que no se usan. Se 
trata de comprender que el planeta no 
es un contenedor de nuestros 
desechos, sino un ser vivo que sostiene 
cada uno de nuestros pasos.  

Y más allá del planeta, todo espacio 
que habitas o transitas —desde tu ho-
gar hasta una plaza pública o un sende-

https://youtu.be/OQXdn2mtcj4


 

262 
 

ro natural— también forma parte de 
ese cuerpo mayor al que perteneces. 

Cuando decimos “eso no es mi proble-
ma”, estamos negando esa pertenen-
cia. Nos desconectamos. Rompemos 
ese lazo invisible que nos une a lo que 
nos rodea.  

Pero a medida que tu consciencia se 
expande, esa desconexión ya no es po-
sible sin consecuencias internas. Sien-
tes, en lo profundo, que dejar basura 
en la calle, ignorar el daño ambiental, o 
desentenderte de lo común, es como 
dañar una parte de ti. 

Y no se trata de perfección ni de exi-
gencia. Se trata de responsabilidad. De 
entender que cada gesto cuenta. Cada 
acto consciente multiplica belleza. 

Muchos de los lugares que hoy admiras 
por su armonía, limpieza o naturaleza 
cuidada, no son así por tener grandes 
servicios públicos. Lo son porque hay 
comunidades que se sienten parte de 
esos lugares, que los cuidan como una 
extensión de sí mismas. Y eso también 
lo puedes sembrar tú. 

Ejercicio práctico: El cuidado como ex-
presión de consciencia 

Hoy, elige un lugar que transites a 
diario —tu cocina, tu calle, el parque 
cercano— y realiza un pequeño ges-
to de cuidado hacia él. Tal vez lim-
piar lo que no te corresponde, reco-
ger algo del suelo, reparar un pe-
queño desorden o embellecerlo con 
una planta o una mejora. 

Hazlo no porque debas, sino como 
un acto silencioso de gratitud. Por-
que es tu manera de decir: “Este es-

pacio es parte de mí. Y yo elijo cui-
darlo”. 

La vida está constantemente mostrán-
dote que todo está vivo, todo respon-
de, todo te escucha.  

La limpieza externa genera orden in-
terno. Y el respeto por lo común te co-
necta con lo sagrado de lo cotidiano. 

Vídeo:  

 https://youtu.be/AiPyi0T6Qlo  

 

https://es.pinterest.com/pin/70791025387576773/  

https://youtu.be/AiPyi0T6Qlo


 

263 
 

 

 

https://es.pinterest.com/pin/92816442304581934/ 

  

https://es.pinterest.com/pin/92816442304581934/


 

264 
 

EL PORTAL SE ABRE CUANDO DEJAS DE 
ESPERAR 

Sabes que estás frente a un umbral. No 
necesitas que nadie te lo confirme, 
porque lo sientes en el cuerpo, en el 
corazón, en esa parte invisible de ti que 
reconoce cuándo algo se ha terminado. 
Esta etapa, esa forma de vivir, esa ver-
sión de ti ya ha dado todo lo que podía 
dar.  

Es un final sutil, pero rotundo. Como las 
hojas secas que caen en el último in-
vierno antes de la primavera, que ya 
asoma sin avisar.  

Pero aunque lo sabes, aunque lo sien-
tes, algo en ti se distrae con lo que 
vendrá. Proyectas, imaginas, anticipas. 
Y sin darte cuenta, dejas de estar aquí. 
Tu mirada, se adelanta, y al hacerlo, te 
apartas ligeramente del camino verda-
dero. 

Porque este tipo de umbral, este portal 
que ahora se te presenta, no se cruza 
con esfuerzo, ni con planes. Se cruza 
desde la calma y el desapego. No es la 
personalidad la que lo cruza, ni el ego 
disfrazado de buscador espiritual. Es el 
alma la que reconoce cuándo ha llega-
do el momento. Y solo se traspasa si tú 
estás verdaderamente presente. 

Este portal no exige grandes pruebas 
de valentía ni una renuncia dolorosa. 
Ya has pasado por esas etapas. Pero es-
te paso requiere algo más sutil: la ca-
pacidad de ver la sacralidad en todo lo 
cotidiano, de sostenerte con humildad 
ante lo incierto, de no forzar tu evolu-
ción con fantasías sobre el futuro.  

Se trata de confiar, incluso en medio 
del caos. De ver belleza en lo que aún 

no comprendes. De aceptar que lo sa-
grado también se disfraza de rutina, de 
espera, de vacío. 

Y sí, has atravesado portales antes. En 
algunos necesitaste decisión. En otros, 
atravesaste un desierto de soledad. En 
otros, te rendiste al amor de una forma 
que jamás habías imaginado. Pero este, 
este que está justo frente a ti, te pide 
que sigas caminando sin esperar que 
nada cambie. Solo así, sin expectativas, 
un día cualquiera, en un gesto simple, 
en una mirada, en una acción sin rui-
do… te darás cuenta de que ya cruzas-
te. 

Para ayudarte en este momento tan 
especial, te propongo tres prácticas 
sencillas: 

1. Presencia sin anticipación: Elige una 
hora del día de hoy para no proyec-
tarte en el futuro. No pienses en lo 
que viene después. Habita cada ges-
to, cada palabra, como si fuese lo 
único real. 

2. Observa tu impulso de escapar: Ca-
da vez que notes que estás fanta-
seando con lo que “vendrá después” 
o que estás sintiendo ansiedad por 
no saber qué pasará, respira hondo 
y repítete: “Aquí es donde estoy 
ahora”. 

3. Agradece lo que aún no entiendes: 
Al finalizar el día, da las gracias por 
una experiencia que no comprendes 
del todo, pero que sabes que forma 
parte de tu camino.  

Y así, paso a paso, sin empujar, sin exi-
gencias, un día despertarás… y lo sa-
brás. Estás al otro lado del umbral. No 
porque lo forzaste, sino porque apren-
diste a caminar con amor, servicio y 



 

265 
 

desapego. Y eso… abre cualquier puer-
ta… 

Vídeo: 

 https://youtu.be/MwZvDVjo-gg  

 

AGUADORES DEL ALMA 

Vivimos en un mundo lleno de sed y, 
sin embargo, muy pocas personas sa-
ben que tienen sed. No hablo de la sed 
física, hablo de esa otra, más profunda 
y silenciosa: la sed del alma. Esa sed 
que se manifiesta en la insatisfacción 
constante, en el vacío que no llena nin-
guna experiencia, en la búsqueda an-
siosa de algo que no sabemos nombrar. 

Tú ya has sentido esa sed. Y tal vez, 
también hayas probado, aunque fuera 
por un instante, el agua de vida. Esa 
agua sagrada no calma el cuerpo, calma 
el espíritu. No se obtiene con esfuerzo, 
ni se compra, ni se mendiga. Llega 
cuando el corazón se abre por comple-
to, cuando el ego ya no puede sostener 
más sus exigencias, y algo dentro de ti 
—una rendición, un soltar, un dejar ir— 
permite que esa paz, ese amor sin cau-
sa, empiece a fluir. 

A veces, solo la crisis abre esa rendija. 
Cuando el sufrimiento se vuelve inso-
portable, cuando ya no hay caminos 
que el deseo pueda recorrer, es ahí 
cuando el alma se abre como una flor. 
Y entonces, por un momento, entra la 
luz. 

Pero también sucede que hay personas 
que prueban esta agua, sin estar prepa-
radas, sin haber comprendido su sed 
real, y la desprecian. Porque no res-
ponde al deseo del ego, porque no 

ofrece resultados inmediatos, porque 
no brilla como lo mundano. El alma, pa-
ra recibir esta agua, necesita humildad, 
honestidad y apertura verdadera. 

Y es aquí donde tú tienes un papel que 
no puedes obviar. 

Eres un o una aguadora de agua de vi-
da. No por privilegio, sino por respon-
sabilidad, por compromiso con la vida. 
No para convencer, sino para ofrecer. 
La tarea es clara: caminar con tu cánta-
ro lleno, pero sin esperar nada. Mostrar 
con tu ejemplo, sin imponer. Servir, sin 
necesitar reconocimiento. Solo así el 
agua permanece viva, clara, disponible 
para quien —por fin— reconozca su 
sed y decida beber. 

Tu pureza de intención, tu conexión 
con lo esencial, tu entrega silenciosa… 
eso es lo que convierte tu presencia en 
fuente. Cuando no te apropias del agua 
ni del mérito, eres instrumento fiel del 
plan divino. 

Aquí tienes tres prácticas breves que 
te ayudarán a encarnar ese papel: 

1. Ritual de la mañana: Al despertar, 
cierra los ojos un momento y visua-
liza tu cántaro interior lleno de agua 
de vida. Siente cómo fluye desde tu 
corazón. Di en silencio: “Que mi 
presencia hoy refresque el alma de 
alguien que lo necesite.” 

2. Servicio invisible: A lo largo del día, 
realiza un acto de generosidad si-
lenciosa sin buscar ningún tipo de 
respuesta. Puede ser recoger algo 
del suelo, sonreír a alguien que lo 
necesita o simplemente escuchar sin 
interrumpir. Hazlo sabiendo que es-
tás ofreciendo agua de vida. 

https://youtu.be/MwZvDVjo-gg


 

266 
 

3. Gota de gratitud: Al finalizar el día, 
escribe una sola frase de agradeci-
miento a la vida por algo que te ha-
ya permitido compartir o entregar. 
No importa lo pequeño. Reconocer-
lo mantiene el cántaro siempre 
lleno. 

No sabes cuándo un alma se abrirá, pe-
ro sí puedes estar allí, con tu cántaro 
preparado y tus manos abiertas. Ese es 
el compromiso. Ese es tu propósito. 

Vídeo:  

 https://youtu.be/TBdHbfmRktg  

 

EL OLVIDO DEL ALMA Y EL OLVIDO DEL 
EGO 

Muchas personas se olvidan de sí mis-
mas, Me refiero a ese olvido de sí, de tu 
alma,  que ocurre sin darte cuenta 
Cuando te desvives, por ser reconocida, 
reconocido, por encajar, por sentir va-
lidación de aquello que haces. 

Y así, buscas afuera algo que calme el 
dolor dentro de ti. Me refiero a ese va-
cío que dejaron heridas abiertas, re-
chazos no asumidos, necesidades que 
jamás fueron satisfechas en su momen-
to.  

Y así, ese ego herido, desesperado, to-
ma el mando y nos lleva a perder el 
centro, a entregar nuestra energía a 
todas partes menos a nuestro interior. 

Este tipo de olvido nos desconecta de 
nuestros propios cuidados. Comemos 
sin conciencia, respiramos sin profun-
didad, ingerimos sustancias nocivas 
como tabaco o alcohol, para sentirnos 
sin escucharnos. Constantemente nos 
empujamos, nos exigimos, nos compa-

ramos. Y todo esto, aún refuerza más la 
desconexión. 

Incluso —y esto es lo más sutil— po-
demos olvidar nuestro centro en nom-
bre de la espiritualidad. Cuando usa-
mos el camino interior para tapar heri-
das, para demostrar algo, para buscar 
aprobación como “seres despiertos”, 
también estamos olvidando la esencia. 

Y la vida, que no se queda de brazos 
cruzados, nos sacude. Con crisis, con 
enfermedad, con momentos de vacío 
existencial. Todo eso no es castigo. Es 
una llamada a volver. 

Pero también existe otro olvido de sí 
mismo. En este caso se trata de un ol-
vido que no es huida, sino liberación.  

Es cuando dejas de poner el ego en el 
centro de tu vida.  Cuando ya no nece-
sitas satisfacerlo, ni defenderlo, ni justi-
ficarlo. Cuando su dolor, sus deseos, 
sus miedos, ya no deciden por ti. 

Este otro olvido del ego es luz. Es pre-
sencia. 

Es un estado en el que todo lo que ocu-
rre —pensamientos, emociones, inclu-
so dolores— aparecen como objetos en 
el campo amplio de tu consciencia, pe-
ro ya no te arrastran. Ya no te identifi-
cas. 

Entonces, surge un espacio. Un silencio. 
Una claridad profunda. Y desde ahí, te 
das cuenta de que el verdadero yo 
nunca fue lo que pensabas. Que quien 
tú eres realmente no necesita valida-
ción, ni defensa, ni protagonismo. Solo 
presencia, solo entrega, solo amor. 

  

https://youtu.be/TBdHbfmRktg


 

267 
 

Tres prácticas breves para cultivar este 
“olvido luminoso”: 

1. Observa sin intervenir: Durante 
unos minutos al día, siéntate en si-
lencio. Observa cualquier pensa-
miento o emoción que aparezca. No 
lo rechaces ni lo sigas. Solo dilo en 
tu mente: “Esto no soy yo. Esto solo 
está pasando.” 

2. Escucha tu cuerpo con ternura: Al 
menos una vez al día, pregúntate: 
¿He cuidado mi cuerpo hoy? Respira 
profundamente tres veces, lleva tu 
mano al corazón o al vientre, y ofré-
cete un momento de atención ama-
ble. 

3. Haz algo desinteresadamente sim-
ple: Realiza una acción bonita sin 
contárselo a nadie. Un gesto silen-
cioso y altruista. Ese tipo de actos 
que no alimentan el ego, pero nu-
tren profundamente el alma. 

 

El olvido del ego no se fuerza. Se revela 
cuando dejas de sostenerlo. 

Y lo más paradójico es que solo al olvi-
darte de ti como personaje, comienzas 
a recordar quién eres realmente. 

Vídeo: 

https://youtu.be/H6-HNiT0jR4  

 

TU PROPÓSITO ES SER FRAGANCIA 

Hay presencias que no necesitan pre-
sentarse. 

Están. Irradian. Y basta. Como la fra-
gancia de las flores. No se impone. No 
te condicionan. 

Solo llega, toca, y te transforma… si es-
tás abierto, abierta, a recibirla. 

Así debería ser la expresión de nuestro 
propósito. Una fragancia que no exige 
nada, pero lo irradia todo. Que no elige 
a quién alcanzar, pero siempre llega a 
quien está disponible desde el alma. No 
tiene forma, ni doctrina, ni estructura 
fija. No dirige ni encierra. Simplemente 
se ofrece. Y en su ofrecimiento, trans-
forma. 

Cuando vivimos desde el corazón abier-
to, cuando florecemos en el terreno 
que nos ha tocado vivir —con sus nu-
trientes, sus lluvias, sus estaciones—, 
nuestra fragancia empieza a emanar. 
No hace falta hacer mucho. Solo ser. 
Solo permitir que lo que ya está en ti se 
exprese. Pero claro… eso no ocurre 
desde el control. Ni desde la planifica-
ción. Ocurre desde la apertura. 

¿Puedes permitir que el loto de tu co-
razón se abra? 

¿Puedes confiar en que tu fragancia sa-
brá llegar a quienes la necesitan, sin 
necesidad de empujarla ni forzarla? 

La flor no se abre para gustar. Se abre 
porque es su momento. No sabe quién 
pasará por su lado. Solo sabe que está 
viva, que ha recibido el sol, la lluvia, la 
tierra… y que ahora es su turno de 
ofrecer. 

Tú también estás llamada, llamado, a 
ofrecer desde tu esencia, desde tu ver-
dad, desde la parte más íntima y pura 
de ti. Si te preguntas cuál es tu papel en 
el mundo, empieza por ahí: No tienes 
que cambiarlo todo. Solo irradiar lo que 
tú eres cuando estás en contacto con la 
vida, cuando dejas de defenderte y 
empiezas a entregarte. 

  

https://youtu.be/H6-HNiT0jR4


 

268 
 

 

 
 

https://es.pinterest.com/pin/19140367162522937/ 

  

https://es.pinterest.com/pin/19140367162522937/


 

269 
 

Tres prácticas para recordar y activar 
tu fragancia interior: 
1. Siente tu suelo. Cierra los ojos y co-

necta con tu cuerpo como si fuera 
una planta. Siente las raíces que 
surgen de la planta de tus pies. 
¿Qué te está nutriendo hoy? ¿Qué 
te sostiene? Agradece esa base. In-
cluso si es imperfecta, incluso si 
duele. Reconocerla es esencial para 
florecer. 

2. Observa tu apertura. En silencio, sin 
juicio, pregúntate: ¿Qué parte de mí 
no quiere abrirse todavía? ¿Qué 
miedo está impidiendo que mi ver-
dad salga al mundo? Solo obsérvalo. 
No necesitas forzarlo. Solo mirarlo 
ya cambia su forma. 

3. Irradia sin elegir. Hoy, en tu entorno 
más cercano, ofrece algo sin esperar 
nada. Una palabra amable, una mi-
rada cálida, una presencia atenta. 
No busques resultados. Solo permi-
te que tu fragancia llegue, como la 
de la flor: sin elegir a quién, ni cuán-
do. 

Recuerda esto: no necesitas imponer tu 
verdad. Solo tienes que vivirla. La flor 
no persigue. Solo florece. 
Y desde esa entrega silenciosa, el mun-
do cambia. 
Vídeo:   
https://youtu.be/r_eibmkbiBI  
 
TU ÁNGEL SOLAR 
Hay momentos de la vida en los que 
has sentido una soledad tan intensa, 
tan honda, que parecía que habitaras 
en el fondo de una cueva sin salida. No 
era solo el hecho de estar sola o solo… 
era sentir un abandono existencial, 
como si todo lo que alguna vez sostuvo 

sentido, calor o compañía, se hubiera 
esfumado. Lo curioso es que incluso en 
esa tristeza, incluso en esa melancolía… 
algo dentro de ti estaba contigo. Un su-
surro. Un calor. Una sensación de com-
prensión silenciosa. 
¿Y si esa tristeza misma fuera ya una 
compañía? 
¿Y si ese abrazo que sentías —aunque 
apenas— no viniera de tu personalidad, 
sino de una presencia más profunda 
que te conoce desde siempre? 
Hay una parte de ti que jamás te ha de-
jado sola, solo, aunque a menudo no te 
acuerdes de ella. Una conciencia que te 
ha acompañado desde mucho antes de 
que tuvieras memoria de ti. Y esto no 
es una metáfora. 
Se la ha llamado de muchas formas a lo 
largo de las eras, pero se le conoce co-
mo el Ángel Solar. 
No es un símbolo. No es poesía. Es una 
conciencia angelical viva, concreta, y 
profundamente sabia que ha elegido 
dedicar su evolución para ayudarte a ti 
—sí, a ti— a alcanzar la tuya.  
Ha estado contigo desde que diste tu 
primer paso como ser humano cons-
ciente, cuando dejaste atrás tu perte-
nencia al reino animal. Desde entonces, 
no ha hecho otra cosa que acompañar-
te, vida tras vida, encarnación tras en-
carnación, mientras tú aprendías, erra-
bas, amabas, te perdías, despertabas… 
y volvías a empezar. 
El Ángel Solar no interviene desde el 
juicio. No fuerza, no empuja, no exige. 
Solo permanece. Con infinita paciencia. 
Y con un amor imposible de entender 
desde la lógica humana. 
Y a veces —solo a veces— esa presen-
cia se cuela. No con palabras, sino con 

https://youtu.be/r_eibmkbiBI


 

270 
 

una calma súbita. Una claridad que 
aparece sin causa. Una ternura que te 
rodea cuando sientes que todo se ha 
roto. En esos momentos, no es tu men-
te la que te consuela. Es él. Tu ángel so-
lar. Que te recuerda suavemente que 
no estás sola, no estás solo. Nunca lo 
has estado. 
¿Y por qué ahora hablamos de esto? 
Porque llega un momento en la vida en 
que uno está preparado para empezar 
a colaborar conscientemente con esa 
luz. Para dejar de caminar en automáti-
co y empezar a caminar con el alma 
como guía. 
No hay atajos. No hay fórmulas mági-
cas. Solo una decisión silenciosa, pero 
firme: la de comenzar a abrir paso. De 
permitir que ese ángel solar interior 
que te acompaña desde siempre pue-
da, por fin, atravesar las capas de ego, 
miedo y apego, y empezar a guiar tu vi-
da desde dentro. 
Tres prácticas breves para abrir la 
puerta a tu Ángel Solar: 
1. Cierra los ojos unos minutos al des-

pertar. Sin pensar, solo siente. Di in-
ternamente: “Gracias por estar 
conmigo siempre, aunque a veces lo 
olvide.” No esperes respuesta. Solo 
siembra esa semilla de contacto ca-
da día. 

2. Observa hoy un pensamiento, hábi-
to o emoción que te mantenga ape-
gado a algo que ya no sirve. Escríbe-
lo, míralo con ternura. Y di: “Estoy 
dispuesto a soltar esto para que mi 
alma me guíe con más claridad.” 

3. Haz hoy un acto de luz hacia alguien 
sin que sepa que viene de ti. Puede 
ser una ayuda anónima, una palabra 
sincera, una bendición silenciosa. 

No necesita reconocimiento. Es solo 
un reflejo del trabajo que tu ángel 
hace contigo: amor silencioso. 

Un día mirarás atrás y te darás cuenta 
de que en cada cueva, en cada pozo, en 
cada noche oscura… hubo una luz cons-
tante que te sostenía, aun cuando tú 
no lo sabías. 
Y ese día, tal vez no necesites más 
pruebas. Solo gratitud. 
Vídeo: 
 https://youtu.be/nnZ5h1WDXfQ  
 
PATRONAJE DEL ALMA, SIN COSTURAS 
La vida es como un teatro, en el cual, 
participamos en diferentes obras, in-
terpretando diferentes personajes en 
numerosas ocasiones, de manera in-
consciente. Y aunque mantenemos en 
el fondo de nuestro corazón, nuestra 
verdadera identidad nos identificamos 
con esos personajes, con ese papel que 
representamos con vestidos oportunos 
para cada papel. Y tu ego es un maes-
tro en diseñar trajes. Diseña persona-
jes. Diseña defensas. 
Como un sastre nervioso, va tomando 
medidas desde nuestras heridas no sa-
nadas, nuestros deseos insatisfechos, 
nuestros miedos, nuestras ansias de va-
lidación. Y con cada pieza, va creando 
un modelo: uno para agradar, otro para 
controlar, otro para protegerse, otro 
para esconderse.  
Algunos de esos trajes tienen múltiples 
costuras. Están hechos de retales, de 
remiendos, de partes que nunca enca-
jaron del todo pero que intentamos 
sostener, creyendo que así podremos 
“encajar” también nosotros. 
Y lo curioso es que vamos por la vida 
cambiando de traje, según la obra en la 

https://youtu.be/nnZ5h1WDXfQ


 

271 
 

que creamos estar. Papeles distintos, 
gestos distintos, respuestas aprendidas. 
El ego no busca coherencia: busca pro-
tección. Es un sastre que no sabe coser 
sin costuras. Necesita unir partes sepa-
radas, como quien intenta reparar una 
prenda que nunca fue de su talla. 
Pero hay otro tipo de traje. Uno que no 
se construye desde la herida, sino des-
de el alma. Se trata de un patronaje sin 
costuras. 
Este traje no se remienda, no se ajusta, 
no se esconde. Es de una sola pieza. 
Flexible, respirable, vivo. Se adapta con 
elegancia a cualquier curva de tu expe-
riencia, porque no está diseñado para 
el personaje, sino para el propósito.  
Es ligero como la verdad, amable como 
el amor, resistente como la voluntad 
del alma. Con él no necesitas fingir. Ni 
protegerte. Ni destacar. Solo estar. Solo 
ser. 
Este patronaje no lo crea el ego: lo teje 
tu consciencia. Y cuando lo llevas pues-
to, no hay divisiones que puedan atra-
parte. Porque te mueves con una sola 
voz, una sola intención, un solo amor. 
Esto lo sé bien, porque lo aprendí de mi 
madre. De joven fue modista, y con 
esmero confeccionaba vestidos que 
daban forma y belleza al cuerpo. Pero 
con el tiempo, algo en ella cambió: sus 
manos siguieron cosiendo, sí, pero ya 
no eran telas lo que unían sus hilos, 
sino corazones.  
Sin comprenderlo yo al principio, fue 
dejando atrás las costuras externas pa-
ra abrazar las del alma. Así, con la mis-
ma delicadeza con la que ajustaba una 
prenda, comenzó a acompañar a otros 
a ajustar sus vidas, a remendar sus do-
lores, a soltar sus trajes viejos. Fue en-

tonces cuando comprendí que no solo 
vestía cuerpos, sino que preparaba al-
mas para su camino. A ella le debo esta 
mirada. Gracias, madre. 
Si hoy sientes que tus trajes pesan, que 
tus roles te aprietan, que tus gestos ya 
no te representan, quizá sea el momen-
to de probar ese otro traje. El de tu al-
ma, sin costuras. 
Tres prácticas para aflojar las costuras 
del ego y vestir desde el alma: 
1. Ejercicio del espejo verdadero: Co-

lócate frente al espejo durante un 
minuto sin juzgar tu reflejo. Solo mí-
rate con presencia. Pregúntate: 
“¿Qué parte de mí estoy mostrando 
hoy que ya no me representa?” 

2. Diálogo con tu traje interior: Escribe 
en una libreta personal: “¿Qué pa-
pel estoy interpretando hoy? ¿Para 
quién? ¿Qué miedo sostiene este 
papel?” 
Después, escribe una frase simple 
desde el alma que lo contradiga. Por 
ejemplo: “No necesito agradar para 
ser amor.” 

3. Respiración de desidentificación: 
Cierra los ojos. Inhala profundo pen-
sando:  “Me permito ser.” 
Exhala suave pensando: “Suelto el 
personaje.” 
Repite por dos minutos. Siente có-
mo se aflojan los trajes interiores. 

Porque todos, de una forma u otra, es-
tamos aprendiendo a coser desde otro 
lugar. A soltar el traje del ego, con sus 
parches y sus poses, y dejar que la vida 
nos vista con la sutileza de nuestra al-
ma desnuda, sin costuras. 
Vídeo:  
https://youtu.be/9Cxci_a2D-k  
 

https://youtu.be/9Cxci_a2D-k


 

272 
 

 
 
 

 

 

 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 

 

 

 
 
 

 

 
 
 
 
 

 
 

 

 

 

 
 
 

 

 
 
 
 

 
  

https://hermandadblanca.org/


 

273 
 

La mente estructurada. 

Jorge Ariel Soto López 

      

Al igual que un ordenador digital, la 

mente procesa y transforma información. 
La mente contiene imágenes, esquemas, 
lenguajes, ideas que es necesario estruc-
turar.  

Para Robert J. Sternberg la inteligen-
cia es triárquica, conformada por las men-
tes analítica, sintética y práctica, plan-
teando así tres subteorías: la componen-
cial, la experiencial y la contextual. 

Para Howard Gardner las personas tie-
nen diferentes facultades cognitivas y esti-
los cognitivos contrapuestos, confor-
mando así su teoría de las inteligencias 
múltiples. En el Diseño Humano, la creati-
vidad se desarrolla en unos canales espe-
cíficos así: 

1. Entendimiento.     16/48 
2. Abstracción.         35/36 
3. Saber.                      1/8 
4. Integración.          10/57 
5. Centrarse.             51/25 
6. Ego.                       44/26 
7. Defensa.                59/6 

La mente tiene el poder de crear la propia 

realidad. Los pensamientos, creencias e 
imágenes mentales actúan como semillas 
que se plantan en el jardín de la mente, 
atrayendo a la propia vida experiencias y 
circunstancias que están en sintonía con 
ellas. 

Al comprender y aplicar los principios 
de la creación consciente, se logra mani-
festar los deseos más profundos y vivir 
una vida más plena y feliz. 

 

Son principios de la creación cons-
ciente: 

 La intención consciente para dar forma 
a la realidad,  
 La visualización para programar la 
mente,  
 La apreciación para valorar el presente 
y  
 El autoconocimiento para identificar y 
liberar patrones limitantes. 

Realizamos un uso inteligente de la 
mente al percibir conscientemente al Yo y 
las leyes que gobiernan su desarrollo. 

Son siete las leyes del alma: 

1. La tendencia de mezclar y sintetizar 
2. La cualidad de la visión. 
3. El instinto para formular un plan. 
4. El anhelo de vivir una vida creadora. 
5. El factor análisis. 
6. La cualidad innata para idealizar. 
7. La interacción de las grandes dualidades. 

VISUALIZACIÓN: 

El nodo 43 en el centro ajna, es el de 
la visión interior, el del oído interior, el de 
la resolución. 

Crear imágenes mentales vívidas y de-
talladas de nuestros objetivos y deseos 
nos ayuda a conectar con la emoción de 
haberlos logrado, lo que a su vez acelera 
su manifestación. 

La visualización creativa es una herra-
mienta poderosa que permite aprovechar 
la capacidad de la mente para crear imá-
genes mentales vívidas y detalladas de 
los sueños y deseos. Es como proyectar 
una película en la pantalla de la mente, 
donde la personalidad es el director, el 
protagonista y el espectador. 

Al visualizar las metas “como si” ya se 
hubieran alcanzado, se está enviando un 
poderoso mensaje a la mente subcons-
ciente. Se crea un mapa mental que guía 
hacia los objetivos y ayuda a superar obs-
táculos y desafíos. La visualización crea-
tiva permite conectar con la emoción de 
haber logrado los sueños, lo que, a su 
vez, motiva e inspira a emprender la ac-
ción. 

61   Auto-

conciencia 

Contemplación 

20 

Asimilación 

23 

Precaución 

22 



 

274 
 

  



 

275 
 

 

 

 

AFIRMACIÓN 

El nodo 23 en la garganta es el de la asi-
milación, del departir. En la garganta se 
traducen imágenes a sonido. Departir es 
impartir una conferencia. 

Repetir afirmaciones positivas con 
convicción y emoción puede reprogramar 
nuestra mente subconsciente y ayudarnos 
a crear nuevas creencias y patrones de 
pensamiento que nos apoyen en la mani-
festación de nuestros deseos. 

Las afirmaciones son declaraciones 
positivas y poderosas que, al repetirlas 
con convicción y enfoque, pueden influir 
en nuestra mente subconsciente y ayu-
darnos a crear la realidad que deseamos. 
Son como semillas que plantamos en el 
jardín de nuestra mente, nutriéndolas con 
atención y energía para que florezcan y 
den frutos. 

Al repetir afirmaciones positivas, se 
contrarrestan los patrones de pensamien-
tos negativos y limitantes que a menudo 
sabotean. Se están reemplazando así las 
voces críticas y desalentadoras en la 
mente con mensajes de amor, apoyo y 
empoderamiento. 

Ejemplos de afirmaciones poderosas: 

• "Soy digno de amor y abundancia." 
•"Confío en mi intuición y sabiduría interior." 
•"Atraigo a mi vida relaciones saludables y 
positivas." 
• "Soy capaz de lograr mis sueños y metas." 
• "Me amo y me acepto tal como soy." 

 

El Centro de la garganta actúa como el 
diafragma del parlante de un estéreo. 
Cualquier canal conectado a la garganta 
hablará a través de ella y los nodos espe-
cíficos de la garganta también hablan. 

NODO LAS VOCES CUALIDAD 

62 
23 
56 
35 
12 
45 
33 
8 

31 
20 
16 

Yo pienso 
Yo sé 
Yo creo 
Yo siento 
Yo puedo 
Yo tengo 
Yo recuerdo 
Yo contribuyo 
Yo lidero 
Yo soy/estoy 
Yo experimento 

Razonable 
Insistir 
Esperanza 
Alentar 
Precaución 
Dominio 
Experiencia 
Certeza 
Autoridad 
Decisión 
Aprobación 

 

MOTIVACIÓN 

El nodo 22 es de la apertura, que tiene 
la posibilidad de fortalecer a otros con la 
propia emoción individual, es la posibili-
dad que surge de tener un espíritu tem-
plado. Aquí se encuentra el oído izquierdo 
que es muy susceptible a los tonos de 
voz, no los oye objetivamente, no escucha 
lo que le dicen, sino lo que le gustaría que 
le dijeran o lo que teme que le digan. Y 
así es como entra al escenario la motiva-
ción.  

La afectividad consiste en seleccionar 
una opción hacia algo o contra algo. Se-
gún sean los motivos, se dividen en 
proactivos o inhibidores. La motivación 
positiva deriva de deseos, sueños, anhe-
los e ilusiones. La motivación inhibitoria 
deriva de temores, angustias, desamores, 
debilidades, disfunciones. 

La capacidad para subordinar los im-
pulsos a los valores es la esencia de la 
persona proactiva. Víctor Frankl dice que 
hay tres valores fundamentales en la vida: 
el de la experiencia, el creador y el actitu-
dinal, muy similar a la propuesta de las 
tres mentes. 

 

Jorge Ariel Soto López 

  



 

276 
 

 

 
 


